
 

РОССИЙСКО-АРМЯНСКИЙ (СЛАВЯНСКИЙ) УНИВЕРСИТЕТ 

 

 

 

 

 

 

СБОРНИК МАТЕРИАЛОВ  

МЕЖДУНАРОДНОЙ  

НАУЧНОЙ КОНФЕРЕНЦИИ 

 «РУССКАЯ ЛИТЕРАТУРА 

В МЕНЯЮЩЕМСЯ МИРЕ 2024» 

10–11 октября 2024г. 

 

 

 

 

 

Ереван–2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

ՌՈՒՍ-ՀԱՅԿԱԿԱՆ (ՍԼԱՎՈՆԱԿԱՆ) ՀԱՄԱԼՍԱՐԱՆ 

 

 

 

 

ՄԻՋԱԶԳԱՅԻՆ ԳԻՏԱԺՈՂՈՎԻ 

ՆՅՈՒԹԵՐԻ ԺՈՂՈՎԱԾՈՒ 

«ՌՈՒՍ ԳՐԱԿԱՆՈՒԹՅՈՒՆԸ 

ՓՈՓՈԽՎՈՂ ԱՇԽԱՐՀՈՒՄ 2024» 

 

Հոկտեմբերի 10–11, 2024 թ. 

 

 

 

 

 

 

 

Երևան–2025  



 

РОССИЙСКО-АРМЯНСКИЙ (СЛАВЯНСКИЙ) УНИВЕРСИТЕТ 

 

 

 

 

СБОРНИК МАТЕРИАЛОВ  

МЕЖДУНАРОДНОЙ НАУЧНОЙ  

КОНФЕРЕНЦИИ «РУССКАЯ ЛИТЕРАТУРА 

В МЕНЯЮЩЕМСЯ МИРЕ 2024» 

 

10–11 октября 2024г. 

 

 

 

 

 

 

 

Ереван–2025  



 

УДК 821.161.1.0(082) 

ББК 83.3(2)я43 

     С 232 

Печатается по решению Ученого и Редакционно-Издательского 

советов РАУ 

 

 

С 232   Сборник материалов Международной научной конференции 

«Русская литература в меняющемся мире 2024»: 10–11 ок-

тября 2024г. / Отв. ред. Л. С. Меликсетян, А. А. Татевосян. – 

Ер.: Издательство РАУ, 2025. – 269 с. 

 

 

 

 

 

Сборник печатается по материалам Международной научной 

конференции, проведенной в Российско-Армянском университете. 

Статьи публикуются в алфавитном порядке и под авторскую ответ-

ственность. Публикация сборника осуществлена в соответствии с 

требованиями ВАК РА к сборникам научных трудов. 

 

 

 

УДК 821.161.1.0(082) 

ББК 83.3(2)я43 

 

 

ISBN 978-9939-67-405-6 (эл. формат) © Издательство РАУ, 2025 



 
5 

НАРРАТИВНЫЙ ПОВОРОТ В РУССКОЙ 

ДРАМАТУРГИИ 2020-Х ГОДОВ: ЦИФРОВАЯ 

ДРАМА, ПЬЕСА-ТЕРАПИЯ, 

АВТОФИКЦИОНАЛЬНАЯ ДРАМА 

Марина Петровна Абашева 

Д.ф.н., профессор, профессор кафедры культурологии и 

социально-гуманитарных технологий Пермского 

государственного научно-исследовательского университета, 

профессор кафедры теории, истории литературы и методики 

преподавания литературы Пермского государственного 

гуманитарно-педагогического университета, Россия 

m.abasheva@gmail.com 

Кристина Станиславовна Спирина 

Старший преподаватель кафедры режиссуры 

театрализованных представлений Пермского государственного 

института культуры, Россия 

scs.spirinakristina@yandex.ru 

Исследование выполнено в рамках государственного задания 

Министерства просвещения РФ, соглашение № 073-03-2024-005/2 

от 27 августа 2024 г., по теме «Формирование медиаграмотности у 

будущих педагогов в системе высшего образования: вызовы и воз-

можности». 

АННОТАЦИЯ 

В статье рассматривается одна из доминантных тен-

денций в новейшей российской драматургии 2020-х 

годов: усиление повествовательного начала – нар-

ративизация драмы. Проанализированы социокуль-

турные и внутрилитературные предпосылки этой 

тенденции, рассмотрены новые формы бытования 

нарративных пьес, их проблематика и поэтика, из-

менившиеся взгляды молодых драматургов на 

функции театра в современном обществе. 

Ключевые слова: нарратив в драме, нарративиза-

ция, цифровая драма, вербализация наррации. 



М.П. Абашева, К.С. Спирина  
6 

Родовая специфика драмы основана на показе, на миметиче-

ском уподоблении жизни. Общей идеей было убеждение, что по-

вествовательность, нарратив – свойство эпоса, невозможное в 

драме. Однако драматургия последних десятилетий показывает 

обратное. Сегодня нарратив присутствует в драматургии как 

«сюжетно-повествовательное высказывание, придающее своему 

предметно-смысловому содержанию статус события» [5:134], 

высказывание от лица героя или автора. 

Нарратив в драматургии 1990–2020-х постепенно становится 

одним из ведущих приемов организации текста – в пьесах Н. Ко-

ляды и его школы, Е. Гришковца и др. Жанр моноспектакля, по-

пулярный в последние десятилетия, – наиболее яркое свидетель-

ство доминирования прямого рассказа в драме. Кроме того, рас-

сказ от первого лица на сцене актуализировался в 2000-е годы в 

связи с популярностью эстетики и технологии вербатим докумен-

тального театра (театр с таким названием возглавил М. Угаров). 

Технология вербатим предполагает, что авторы пьесы, актеры за-

писывают материал, рассказы «доноров», а потом воспроизводят 

их в спектакле с минимальными изменениями. 

В 2020-е годы новейшая драматургия развивается в эстетике 

постдраматического театра (термин Лемана, подразумевающий 

отказ новейшего театра от мимесиса и даже от драматического тек-

ста пьесы), меняется природа слова: оно становится не столько 

средством коммуникации, сколько предметом изображения. 

Однако нарративизация современной драмы стимулирована 

и внеэстетическими факторами. Так, на трансформацию новей-

шей драмы повлияли и новые условия пандемии 2020 года, когда 

карантинные меры вынудили театр искать новые способы взаи-

модействия со зрителем. Именно поэтому неожиданное развитие 

получил онлайн-театр: на виртуальных площадках (Культура. 

РФ, TheatreHD, online-театр и др.) зритель смог увидеть записи 

прежних спектаклей, интервью с артистами и т.д. 

Важным театральным событием времен пандемии стал фе-

стиваль сайт-специфических спектаклей «Точка доступа-2020», 

предложивший необычные формы спектаклей в социальных се-

тях и Интернете. Рассказ, нарратив становится средством новой 



Нарративный поворот в русской драматургии 2020-х годов: … 

 

7 

коммуникации при невозможности организации сценического 

действия. 

Интересным опытом digital-театра стала постановка «Вави-

лонская прогулка» 2020 г. (авторы С. Тейфель, К. Почтенный, Д. 

Крестьянкин), которая представляла собой аудио-перформанс на 

площадке Youtube. Зрители наблюдали, как перформеры из раз-

ных стран совершают прогулку в своих локациях и отвечают друг 

другу на вопросы, не зная языка. Постепенно онлайн-собесед-

ники (а вместе сними и слушатели) преодолевали языковой ба-

рьер и начинали понимать друг друга. Спектакль был посвящен 

теме коммуникации, стиранию барьеров в условиях пандемии. 

Участникам, погруженным в звучащее многоголосие, именно 

ритм, интонация и эмоциональность помогали преодолеть непо-

нимание смысла произносимого. Можно сказать, что спектакль 

реализовал идею Лемана о доминанте «нарративного акта»: со-

бытие рассказывания в постановке «Вавилонская прогулка» ока-

залось важнее события рассказа. 

Виртуальный мир и цифровые технологии становились объ-

ектом внимания драматургов и до пандемии. Виртуальная жизнь 

была предметом изображения (например, в пьесах А. Иванова 

«Это все она» (2013), П. Коротыч «Говорение» (2019) и др.) и да-

вала возможности для создания новых структур и нового языка. 

Например, пьеса А. Бойко «Стопроцентная любовь огонь страсти 

полноценных желаний отношений к тебе от меня» (2017) пред-

ставляет собой переписку подруг с использованием медиа-фай-

лов в социальной сети; пьеса Р. Осминкина и А. Вепревой «Ком-

муналка на Петроградке» (2019) – это блог, куда авторы вклю-

чали фотографии быта и создавали фиктивные драматические 

диалоги жильцов. 

Однако в период коронавируса рассказ о собственном про-

живании изоляции может стать предметом изображения прямо в 

сети. Так, пьеса Полины Коротыч «Я дома» (2022) представляет 

собой серию сюжетных фотоснимков для социальной сети, сде-

ланных всегда с одной позиции из окна квартиры. Снимки сопро-

вождаются короткими постами с комментариями других пользо-



М.П. Абашева, К.С. Спирина  
8 

вателей. Возникает многоуровневый мир художественного про-

странства: визуальный нарратив улицы, мир автора снимка, мир 

комментатора (которого мы воспринимаем как часть изображен-

ного фиктивного мира в позиции наррататора) и сам реципиент 

(фактический читатель). 

Например, одна из фотографий содержит следующее: на ла-

вочке перед подъездом сидят двое – мужчина средних лет и об-

ращённая к нему женщина преклонного возраста в пуховом 

платке. На заднем плане – женщина катит тележку. Автор фикси-

рует момент, и в объектив попадает также его тарелка с тушеным 

картофелем и кабачковой икрой. Снимок сопровождается постом 

и комментариями: 

Korotych_p иногда ты ешь, а за окном Россия. 

Masha_vsetaki в тарелке у тебя тоже Россия, кстати [3]. 

Надо отметить, что оба персонажа, вступающие в этот диа-

лог, – реальные драматурги. Два изображенных автора фактиче-

ски становятся героями-нарраторами. В цифровой драме история 

персонажа рождается зачастую посредством изображения. Но 

если даже действие заменено картинкой, то слово все равно оста-

ется главным, будь то слово автора или комментарий из социаль-

ной сети. 

В 2020-е годы и драматурги, и критики заговорили о новой 

функции драматургии – терапевтической. Писательница Маша 

Гаврилова пишет о современной литературе 2020-х годов: «…в 

обществе произошел некоторый “терапевтический поворот” – 

вырос интерес к психотерапии и самопознанию. Благодаря ему 

многие стали обращаться к себе, вербализировать травмы, откры-

вать про себя новое. Один из способов прожить это – пойти пи-

сать» [4]. Драматург Ю. Тупикина говорит о современных пье-

сах: «Тексты должны быть лекарством» [6]. Примечательно, что, 

например, пьеса К. Зориной «Фейерверки в тумане» (2023), по-

священная событиям алма-атинской трагедии (военизированные 

столкновения властей и гражданских лиц в январе 2022г.), обо-

значена автором как «пьеса-терапия» [1:1]. 



Нарративный поворот в русской драматургии 2020-х годов: … 

 

9 

Проблематика новейших пьес зачастую формируется вокруг 

проживания травмирующего опыта в прошлом, а рассказ, нарра-

тив призван этот опыт проговорить и пережить. Современные 

пьесы нередко связаны с проблематикой существования моло-

дого героя, и опыт этого существования сопряжен с пережива-

нием психологической травмы. Так, например, сложным отноше-

ниям выросших героев с родителями посвящены пьесы К. Кли-

мовски «Мой папа Питер Пэн» (2019), Д. Слюсаренко «Семью 

восемь» (2019), У. Петренко «Никто, совершенно никто» (2022) 

и др., где в центре оказывается рефлексия по поводу сложных или 

созависимых отношений со старшими. В современной драматур-

гии поднимаются такие темы, как травма насилия (например, в 

пьесе М. Огневой «За белым кроликом» (2019); травма свидетеля 

(коллективная пьеса группы из девяти авторов (У. Петрова, Д. 

Гриза и др. «Песни падающих в лифте» (2023); послеродовая де-

прессия (Е. Щетинина «К вопросу о любви и не» (2023) и другие 

психологические проблемы. В популярной сегодня драматургии 

для подростков травматичной темой часто становится буллинг 

(Д. Сидерос «Всем, кого касается» (2019), К. Ибраева «Голоса в 

темноте» (2020) и др.) 

В пьесе А. Иванова «Это все она» (2013) зритель имеет дело с 

нарративами каждого из героев, поскольку диалог героев друг с 

другом невозможен. Автор не указывает имен персонажей. Имя 

главного героя, важные события становятся известны лишь из диа-

лога с внесценическим персонажем. Из него мы узнаем, что маль-

чика зовут Костя, семья переживает смерть главы семьи – Вани, а 

мама с сыном находятся в сложных отношениях. Фигура наррата-

тора играет смыслообразующую роль в пьесе: коммуникация, 

направленная на невидимого собеседника, усиливает ощущение 

трагедии от невозможности прямого диалога близких людей. 

Объективная причина конфликта матери и сына не называ-

ется. Читатель лишь может формировать свое представление, 

сталкиваясь с разными точками зрения персонажей на одни и те 

же события, транслируемые ими в диалогах с невидимым нарра-

татором: 



М.П. Абашева, К.С. Спирина  
10 

МАТЬ (разговаривает с подругой): …И вот я прихожу. 

И стою, как дура, перед своей дверью. Знаешь, я часто 

так теперь стою. Думаю – позвоню и услышу шарканье 

Ваниных тапок по коридору. И вот так бы вечно стояла, 

кажется, – стояла и слушала это шарканье <…>. 

СЫН (разговаривает с другом). Прикинь, когда она при-

ходит, то сразу не открывает дверь. Стоит с той сто-

роны, слушает через дверь, чем я тут занимаюсь. Типа 

что я колеса жру или трахаюсь тут с кем-то. Бесит [2]. 

Примечательно, что невидимым собеседникам доступна 

лишь внешняя точка зрения на события, герои зачастую оказыва-

ются с ними не до конца откровенны. Взаимопонимание мамы и 

сына станет возможным, когда они наденут речевые маски Дру-

гих: мама под именем девочки Тоффи заведет виртуальную 

дружбу со своим сыном – Тауэрским вороном: 

ТОФФИ. Привет. 

ТАУЭРСКИЙ ВОРОН. Только не пиши: «Как дела?» 

Это пошло. 

ТОФФИ. А я знаю, как у тебя дела [2]. 

Персонажи Тоффи и Тауэский ворон сближаются, мальчик 

делится с аватаром своей мамы самым сокровенным, не зная, кто 

скрывается за виртуальным другом: 

ТОФФИ. Извини, классные стихи. Круто. 

ТАУЭРСКИЙ ВОРОН. Спасибо. Прикинь, никому не 

давал его читать. Тебе дал [2]. 

Тауэрский ворон рассказывает Тоффи о матери те вещи, ко-

торые не может озвучить в жизни. Мать в образе Тоффи расска-

зывает свои истории, в которых завуалировано поднимается тема 

гибели мужа и сложных отношений с Костей. Читателю оказыва-

ется доступна и внешняя, и внутренняя фокализация на события, 

происходящие в жизни героев. 

Финал пьесы трагичен: Костя узнает, что под именем Тоффи 

скрывалась его собственная мать, виртуальный мир рушится, а 



Нарративный поворот в русской драматургии 2020-х годов: … 

 

11 

следом за ним рушится реальность. Мальчик кончает жизнь са-

моубийством. 

Возможно, из-за ориентации на терапевтическую функцию 

драмы для молодого героя и зрителя драматурги обращаются к 

сказочному нарративу. Сказка понятна, утешительна, и в ней 

есть фабула пути, действие, что как-то компенсирует избыточ-

ность речей-исповедей. 

Эта тенденция ярко проявилась в драматургии авторов 

школы Натальи Скороход – Полины Коротыч и Ольги Потапо-

вой. В пьесах «Вадик поет свою музыку» (2021), «Изумрудные 

глаза» (2024) Коротыч и пьесе «Спички детям» (2020) Потаповой 

сказка становится структурообразующей моделью: схема Проппа 

работает как повествовательная основа. Такой тип повествования 

восходит к обряду инициации: обособление героя – искушение – 

испытание смертью – преображение. Так, пьеса «Спички детям» 

(2020) О. Потаповой представляет собой историю о потеряв-

шейся девочке, которая к финалу окажется не то погибшей, не то 

существующей на границе миров. 

Однако чаще всего современные драматурги обращаются к 

темам самореализации художника. В общем русле интереса со-

временной литературы к автофикциональности героем пьесы не-

редко оказывается ее автор. В пьесе Полины Коротыч «Улица» 

(2022) героиня проходит по улице, проговаривая все, что видит. 

Тем самым она проходит путь создания собственной пьесы, ста-

новится автором, что важно – поэтом (пьеса частично написана 

верлибром). Это автофикциональный текст о художнике, чей рас-

сказ от первого лица и является предметом изображения. Доми-

нантными уровнями нарратива в пьесе Коротыч становятся вер-

бализация наррации, интрига слова. 

Итак, мы можем сделать следующие выводы: 

1. Нарративный «поворот» в современной драматургии, тя-

готение к прямому акту рассказывания обусловлено как внутри-

литературными причинами и развитием театра (эстетика доку-

мента, монодрамы, постдраматического театра), так и социаль-

ными обстоятельствами – ситуациями травмы (изоляция в пе-

риод ковида), посттравмы и др. 



М.П. Абашева, К.С. Спирина  
12 

2. Слово в новейшей драме становится не столько средством 

коммуникации, сколько полноценным средством выразительно-

сти, предметом изображения. 

3. Растет интерес к прямому самовыражению автора, к фак-

тору вербализации наррации, т.е. внимание к форме высказыва-

ния, к поэтической (в понимании Р. Якобсона) функции языка. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Зорина К. Фейерверки в тумане // Любимовка: офиц. сайт. [Эл. ре-

сурс] Режим доступа: https://lubimovka.art/media/plays/Zorina-Feyer-

verki_v_tumane.docx (дата последнего обращения: 22.09.2023г.). 

2. Иванов А. Это все она // октябрь 2013. № 9. [Эл. ресурс] Режим дос-

тупа: https://magazines.gorky.media/october/2013/9/eto-vse-ona.html 

(дата последнего обращения 15.04.2022г.). 

3. Коротыч П. Я дома // Любимовка: офиц. сайт. [Эл. ресурс] Режим 

доступа: https://lubimovka.art/media/plays/Korotych_Ya_doma.docx 

(дата последнего обращения: 26.03.2024г.). 

4. Крушинская К. Все читают и пишут автофикшен: что это за жанр, 

почему он так популярен и чем отличается от автобиографии? // ПЖ 

= [Правила жизни]. [Эл. ресурс] Режим доступа: https://www.pra-

vilamag.ru/letters/707165-vse-chitayut-i-pishut-avtofikshen-chto-eto-

za-janr-pochemu-on-tak-populyaren-i-chem-otlichaetsya-ot-

avtobiografii/ (дата последнего обращения: 26.03.2024г.). 

5. Поэтика: словарь актуальных терминов и понятий / [гл. науч. ред. 

Н.Д. Тамарченко]. М.: Изд-во Кулагиной: Intrada, 2008, 357с. 

6. Сылова Е. Юлия Тупикина: «Сначала мы были просто ртутными 

градусниками» // Газета о театре и кино «Экран и сцена»: офиц. 

сайт. [Эл. ресурс] Режим доступа: https://screenstage.ru/?p=7320 (да-

та последнего обращения 01.05.2024г.). 

  



Нарративный поворот в русской драматургии 2020-х годов: … 

 

13 

NARRATIVE TURN IN RUSSIAN DRAMA OF THE 2020S:  

DIGITAL DRAMA, THERAPY PLAY, AUTOFICTIONAL DRAMA. 

M. Abasheva 

Doctor of Philology, Professor, 

Professor at the Department of Cultural Studies and Social and 

Humanities-Based Technologies 

m.abasheva@gmail.com 

 

K. Spirina 

Senior Lecturer at the Department of Theatre Directing Perm State 

Institute of Culture 

scs.spirinakristina@yandex.ru 

ABSTRACT 

The article examines one of the dominant trends in the 

newest Russian drama of the 2020s: the strengthening 

the narrative principle – the narrativization of drama. 

The socio-cultural and intra-literary prerequisites of this 

trend are analyzed, new forms of narrative plays’ exist-

ence”, their problems and poetics, the young play-

wrights’ changing views of the functions of theatre in 

modern society are considered. 

Keywords: narrative in drama, narrativization, digital 

drama, verbal dimension of narration.



 
14 

СЕМЕЙНАЯ ХРОНИКА КАК ФОРМИРОВАНИЕ 

ИСТОРИЧЕСКОЙ ПАМЯТИ ПОКОЛЕНИЙ В 

РОМАНЕ ВЛАДИМИРА ШАРОВА «СЛЕД В СЛЕД» 

Александра Арменовна Авакян 

Аспирант кафедры русской и мировой литературы  

и культуры РАУ, 

Ереван, Армения 

aleksndra.avakyan@rau.am 

АННОТАЦИЯ 

Роман Владимира Шарова «След в след» – вымыш-

ленная хроника четырех поколений рода Крейц-

вальдов. Писатель вписывает судьбу этого рода в 

течение русской истории ХХв. и исследует меха-

низмы движения и повтора истории. Целью статьи 

является исследование авторской стратегии обнару-

жения и анализа текстов представителей рода 

Крейцвальдов. В. Шаров демонстрирует единствен-

ную возможность обретения бессмертия личностью 

и родом посредством восстановления потомками 

памяти о предках. 

Ключевые слова: В. Шаров, хроника, русская ис-

тория, псевдоистория, тексты, память. 

Введение 

В современном русском литературном процессе Владимир 

Шаров известен как интеллектуальный писатель, создающий ху-

дожественные квазиисторические произведения и предлагающий 

альтернативные интерпретации событий российской истории XX 

века. В данной статье была предпринята попытка проанализиро-

вать композицию первого романа писателя «След в след», пред-

ставляющего собой собрание различных текстов, объединенных 

в вымышленную хронику одной семьи, чья судьба тесно перепле-

тается с ходом российской истории XIX–XX веков. 

Время в хронике представлено как самостоятельный субъект 

исторического процесса, которому подчинены судьбы людей и 



Семейная хроника как формирование исторической памяти … 

 

15 

их поступки. В романе хроника рода Шейкеман-Крейцвальдов 

служит художественным приемом, позволяя проследить судьбу 

четырех поколений семьи в рамках исторического времени XX 

века. Она раскрывает две ключевые проблемы: с одной стороны, 

вопрос подчинения или сопротивления личности историческому 

потоку, с другой – проблему преемственности и ценностных свя-

зей между поколениями. Структура хроники включает три эле-

мента: мысли, комментарии и ключевые даты, которые форми-

руют два уровня сопричастности рода и личности истории. Гори-

зонтальный уровень (хроника событий, даты жизни членов се-

мьи) отражает включенность рода в социально-исторический 

контекст России, демонстрируя физическую реальность истории 

через его развитие. Вертикальный уровень (мысли и коммента-

рии) открывает метаисторический аспект, показывая историю 

как метафизическое явление, формирующее связь семьи с бы-

тием, Богом, памятью и прапамятью. Этот уровень определяет 

как историческое и экзистенциальное самосознание, так и ответ-

ственность – как личностную, так и родовую. Он не только фор-

мирует авторскую концепцию восприятия истории, но и опреде-

ляет место человека в ее потоке. Рассмотрим, как взаимодей-

ствуют эти уровни в структуре романа В. Шарова «След в след». 

Роман обладает сложной метатекстовой структурой и вы-

страивается как совокупность разнородных текстов, принадлежа-

щих представителям рода Крейцвальдов. Этимология фамилии, 

вероятно, связана со словенскими и немецкими корнями: krês 

(словенск.) и крьсъ (ст.-слав.) означают «оживление, воскреше-

ние», а wald (нем.) переводится как «лес». В этом прослежива-

ется символика мирового или генеалогического древа, где каж-

дый член семьи занимает свое место – подобно ветви, способной 

дать новые побеги и листья, но при этом остающейся частью еди-

ного корня. Роды, в свою очередь, объединяются в единый «лес», 

символизирующий общечеловеческое родовое начало. Такая ми-

фологическая семантика и символика фамилии напрямую свя-

зана с ключевой проблематикой романа – ценностными взаимо-



А.А. Авакян 
16 

отношениями между родом и историей, человеком и родом, че-

ловеком и историческим процессом. Развитие этой темы в романе 

прослеживается через мотивы следа, текста-следа и памяти. 

Письмо и чтение текстов, как продуктов индивидуального чело-

веческого мышления, формируют фрагментарную и подвержен-

ную искажениям духовную преемственность, создавая избира-

тельную человеческую память. Эта память не только фиксирует 

ключевые моменты прошлого, но и выявляет тупики мысли, уте-

рянные ценности и забытые идеи. Задача повествователя, автора 

и читателя – пройти по следу рода, восстановить исчезающие 

ценности и сформировать историческую память как элемент лич-

ностного самосознания. 

Повествование открывается личным признанием рассказ-

чика – Сергея Петровича Колоухова, который с 1979 года начи-

нает собирать разрозненные тексты в единую хронику. В нее вхо-

дят заметки, записки, воспоминания, историософские труды, рас-

сказы и очерки, принадлежащие вымершему роду Крейцвальдов. 

Эта работа начинается после смерти приемного отца Сергея – Фе-

дора Николаевича Голосова, в чьем архиве и были обнаружены 

эти тексты. Настоящим автором хроники оказывается сам Федор 

Николаевич – последний представитель рода Крейцвальдов, ко-

торый был усыновлен в младенчестве семьей авиаконструктора 

Голосова после ареста его родителей в 1937 году. Воспитанный 

как Голосов, он узнает о своем настоящем происхождении лишь 

в 1956 году, когда ему исполняется 20 лет. С этого момента в его 

жизни начинается глубокий внутренний кризис, который длится 

год. В этот период Федор отчаянно пытается найти хоть какие-то 

следы своих родителей и старших братьев, однако его поиски 

оказываются безрезультатными. Не сумев обрести ответы, он 

принимает решение покинуть Москву и уйти из семьи Голосо-

вых. Этот шаг становится для него не только попыткой осознать 

свою истинную сущность, но и последней надеждой восстано-

вить связь со своим родом. Так возникает провинциальный Воро-

неж, где Федор Николаевич провел семь лет и начал собирать и 

писать хронику исчезающего рода Крейцвальдов. С одной сто-

роны, архив Федора Голосова-Крейцвальда представляет собой 



Семейная хроника как формирование исторической памяти … 

 

17 

собранные свидетельства о жизни и личности представителей 

рода, что является горизонтальным уровнем – отображением 

присутствия каждого члена семьи в историческом времени, фак-

тически самой хроникой. С другой стороны, в архиве имеются 

тексты, созданные членами рода, которые становятся текстами-

следами. По этим следам идет Федор Николаевич, а затем и Сер-

гей. Эти тексты фиксируют мысли, комментарии, оценки, внут-

ренний мир прадеда, бабушки, брата. В них проявляется верти-

кальный, или метафизический, уровень существования человека 

во времени, где в мыслях и текстах раскрываются его отношения 

с Богом, историей и бытием. 

В контексте метафизического мышления восприятие исто-

рии как линейного прогрессивного процесса претерпевает изме-

нения, выявляя тупики, загадки и повторяющиеся элементы. Ин-

дивидуальные тексты не отрицают историческое событие как 

факт, но заменяют его собой, предлагая иную версию, новый 

смысл и альтернативное толкование, предполагая иной ход собы-

тий. В этой авторской стратегии мы сталкиваемся с постмодер-

нистским скепсисом относительно логики развития истории и с 

попыткой раскрытия доли исторической истины через свидетель-

ства людей, оказавшихся за пределами официальной истории. 

Хроника рода Крейцвальдов, пережившего разрушительное воз-

действие исторических событий XX века, служит таким свиде-

тельством времени. 

Основным сюжетным мотивом, определяющим судьбу рода 

в истории XX века, выступает смена имени как символ перемен в 

жизни, происходящих через крещение, усыновление или замуже-

ство. Первым, кто решился на этот шаг, разорвав связь с прошлой 

семьей и образом жизни, стал Пётр (Симон) Шейкеман – прадед 

Фёдора по бабушкиной линии. Биографическая хроника его 

жизни включает ключевые события, отражающие исторические 

реалии России конца XIX – начала XX века. Пётр родился в семье 

бедного белорусского еврея Моисея Шейкемана, обладавшего 

выдающимся голосом. Однако болезнь лишила его этого дара, 

поставив и без того нуждающуюся семью в крайне тяжёлое поло-

жение. После учёбы в хедере Пётр был вынужден отправиться в 



А.А. Авакян 
18 

армию вместо другого человека, чтобы хоть как-то помочь по-

крыть семейные долги. Ощущение несправедливости, тяготив-

шее его с детства, а также участие в Русско-турецкой войне 1877–

1878гг., оборона Шипки, получение двух солдатских Георгиев и 

тяжёлые ранения стали толчком к принятию православия. Его 

крестным отцом стал знаменитый «белый генерал» М. Скобелев. 

Прославленный газетами за храбрость и обращение в христиан-

ство, Пётр Шейкеман стал символом имперской пропаганды ас-

симиляции евреев в России. Однако он не воспользовался своей 

известностью, а, следуя наставлениям духовного наставника, 

окончил семинарию, женился и получил приход. В 1884 году у 

него родилась дочь Ирина, которой после смерти жены он посвя-

тил всю свою дальнейшую жизнь. В 1898 году Ирина вышла за-

муж за русского немца, инженера Иоганна Крейцвальда, в 1900 

году у них родился сын Фёдор, а уже в 1901 году Шейкеман скон-

чался. Таким образом, судьба Петра Шейкемана иллюстрирует 

процесс вхождения евреев в другой социокультурный контекст 

через отказ от родовой принадлежности, веры и имени. 

Хронология жизни Ирины (1884–1924) тесно переплетается 

с эпохальными событиями рубежа веков и русской революцией. 

Она становится своего рода сосудом, в котором сплетаются «про-

тивоположные» корни, семейные традиции и мировоззрения․ 

Черты её характера – нервная возбудимость, экзальтированность, 

повышенная чувствительность и внутренняя раздвоенность – де-

лают Ирину воплощением своего времени, насыщенного сомне-

ниями, поиском истины, отрицанием старых норм и духовными 

метаниями. Ещё в детстве и юности её главным желанием было 

уйти в монастырь и посвятить себя служению Христу, что пред-

определило её холодность в чувствах как до, так и после замуже-

ства. Эта эмоциональная сдержанность была не просто чертой ха-

рактера, а отражением глубоких духовных процессов, происхо-

дивших внутри неё. Однако рождение сына становится перелом-

ным моментом. В Ирине пробуждается чувственность, она всту-

пает в многочисленные любовные связи, увлекается теософией и 

даже ведёт переписку с Блаватской. Её внутренний разлад – 



Семейная хроника как формирование исторической памяти … 

 

19 

между телесным и духовным – не даёт ей обрести гармонию, раз-

рушая цельность личности. Не сумев примирить в себе два рода, 

две веры, два Завета, Ирина в конечном итоге уходит из семьи, 

что оставляет неизгладимый след в жизни её единственного сына, 

страдавшего от внутреннего раскола и раздвоения личности. 

Жизненный путь Фёдора Иоганновича Крейцвальда (1900–

1961) отражает три ключевых периода в истории страны, пере-

плетая судьбу человека с эпохальными событиями. Первый пе-

риод – становление новой жизни и государства (1917–1936). Фё-

дор как инженер востребован властью, успешно строит карьеру, 

женится, у него рождаются трое сыновей, и он обретает личное 

счастье. Второй период – время политических репрессий (1937–

1953). В августе 1937 года Фёдора и его жену Наталью арестовы-

вают, их жизнь кардинально меняется, растворяясь в суровой ре-

альности сталинских лагерей. Третий период – реабилитация 

(1953–1961). Освобождённый, Фёдор пытается вернуться к про-

шлому, к семье, но не находит никого в живых. Лишённый кор-

ней и дома, он уходит в Заполярье, где доживает свои последние 

годы. Фёдор Иоганнович, представитель поколения 1900-х годов, 

не оставляет после себя ни писем, ни записей, ни воспоминаний. 

Его след в истории – немой, уходящий в небытие, без надежды на 

возвращение. 

Следующее поколение Крейцвальдов представлено тремя 

братьями: Николаем (род. 1925), Сергеем (род. 1927) и Фёдором 

(род. 1937) – сыновьями Фёдора Иоганновича и Натальи Дмитри-

евны Крейцвальдов. После ареста родителей их судьбы сложи-

лись трагически. Младшего Фёдора усыновил двоюродный брат 

матери, Николай Голосов, что спасло его от репрессий. Николай 

и Сергей же в октябре 1938 года были арестованы и разделили 

участь миллионов «детей врагов народа». Николай, сбежав из 

детского дома, оказался в лагере, а затем в штрафбате. Сергей, в 

хаосе эвакуации детдома в первые месяцы войны, попал в Кур-

ганскую тюрьму, где в 1942 году получил новый срок – 12 лет, 

которые провёл в лагере под Новокузнецком. После войны и пе-

ренесённой контузии Николай поселился в Гудауте, где в 1960 

году скончался от сердечного приступа. Сергей, освобождённый 



А.А. Авакян 
20 

в 1954 году, оказался в Пензе, где с 1957 года и вплоть до само-

убийства в 1960-м был пациентом психиатрической больницы. 

После смерти Николая трое его детей были усыновлены, сменили 

фамилию и со временем забыли своего отца и его род. У Сергея 

потомков не осталось. Таким образом, их след в истории оказался 

затёртым, утерянным. Единственным продолжателем рода стано-

вится младший Фёдор, который в своих мыслях и текстах пыта-

ется восстановить исчезнувшую семейную память. 

Примечательно, что юридически Фёдор не является Крейц-

вальдом – он носит фамилию Голосов. Однако в отличие от его 

прадеда, сознательно отказавшегося от рода и имени, это не его 

выбор, а результат исторических обстоятельств, социальной ре-

альности и трагедий времени. Тем не менее, ощущение глубин-

ной, пусть и необоснованной, вины за исчезновение рода не 

оставляет Фёдора. Эта внутренняя боль заставляет его воссозда-

вать утраченный мир: моделировать, воображать, описывать воз-

можные ситуации, мысли и диалоги исчезнувшей семьи, которая 

для него подобна целой стране, целому материку. В этом поиске 

он становится последним звеном рода, мысленно соединяясь со 

своим прадедом Петром Шейкеманом, пытаясь достичь того же 

уровня осознания и понимания судьбы, что и предок. 

Так, из конкретного хроникально-исторического контекста, 

который во многом отражает типичную судьбу советской семьи 

1930–40-х годов, вырастает метаисторический, архетипический 

сюжет. Это история нарушения сакрального завета одним из 

предков, последующего осознания вины, одиночества и, в конеч-

ном итоге, обретения индивидуального исторического сознания. 

Именно это сознание позволяет восстановить память о предках 

через создание текстов, превращая их в неоспоримые свидетель-

ства и доказательства существования исчезнувшего рода в эпоху 

исторических катастроф. 

С этой точки зрения Фёдор, утративший связь с родителями 

и ставший для них чужим сыном, парадоксальным образом ока-

зывается ближе к повторному обретению семьи, чем его братья 

Николай и Сергей. Те, напротив, сознательно выбрали путь аре-

ста, воспринимая его как единственную возможность следовать 



Семейная хроника как формирование исторической памяти … 

 

21 

за родителями и разделить их судьбу: «Но жить по-старому было 

нельзя. Нельзя было жить так же, как при них, когда их уже не 

было. Через неделю после ареста отца и матери от ребят во дворе, 

да и сами они уже знали, что их ждет. Знали, что их отправят в 

спецдетдом, что спецдетдом – это лагерь для детей, лагерь-

школа, и, когда они вырастут и окончат его, их, скорее всего, пе-

реведут во взрослый лагерь, может быть, в тот же, где сидят отец 

и мать. Они пойдут за своими родителями, что это правильно, что 

так и должно быть, потому что родители всегда любят, когда дети 

идут их путем. Они понимали, что сейчас им важнее всего быть 

хотя бы на шаг ближе к родителям, а в спецдетдоме они будут 

ближе и жить будут почти так же» [2]. Они попытались последо-

вать за родителями, надеясь идти «след в след», но время сбило 

их с этого пути. Николай постепенно забывает своё прошлое, рас-

творяясь в новой жизни, а Сергей, напротив, сознательно уходит 

по другому пути, теряя связь с родом и его памятью. 

В метафизическом контексте человеческого существования 

во времени жизнь Николая представляется бесплодным, бес-

смысленным круговоротом, верчением на карусели, где он про-

сто работает билетером. Потеряв след семьи после ареста роди-

телей и став «сыном врагов народа», Николай уже не обретёт 

настоящей опоры, а создание собственной семьи он будет вос-

принимать как ошибку. Страх, как ощущение тотального одино-

чества, оставленности и ненужности, сопровождал его всю 

жизнь. Страх ареста, детдома, смерти на войне, страх перед 

начальством порождали в нём не только осознание несправедли-

вости времени, но и глубокое чувство безнадежности, бессмыс-

ленности существования и невозможности изменений в жизни. 

Это ощущение сформировалось у Николая в первые дни тюрем-

ного заключения, когда «воронок» привёз его с братом в район-

ное отделение милиции, где они провели три дня: «они сразу по-

няли, что все определилось, что от них ничего не зависит и что 

бы они не делали – ничего не изменится. Это было чувство, что 

все идет так, как может и должно идти, что ничего делать не 

надо...» [2]. Росший и формировавшийся вне родовых ценностей, 

проживший всю жизнь в атмосфере страха и несправедливости 



А.А. Авакян 
22 

(инвалидность, безработица, отсутствие государственной по-

мощи, низкая самооценка), Николай в философском метаистори-

ческом контексте романа олицетворяет судьбу человека, который 

потерял основы и смыслы существования в бытии. Он оказыва-

ется вне контекста хроники рода, и даже на материально-биоло-

гическом уровне продолжение рода становится невозможным. 

После смерти Николая его дети усыновляются другим человеком, 

получают иную фамилию и принимают ценностные ориентиры 

другого рода, что делает жизнь Николая бесплодной. 

Жизнь Сергея приобретает новый смысл и поворачивает в 

другое русло. В водовороте первых месяцев войны он оказыва-

ется в Курганской тюрьме, деля камеру с эсерами: «Тюрьма была 

переполнена, что делать с мальчишкой никто не знал, документов 

никаких, кто он и за что сидит, тоже непонятно, штрафбат отпа-

дал – на вид ему было никак не больше тринадцати лет, вокруг 

города, как на грех, ни одной колонии... его перевели к эсерам, в 

самую пустую камеру тюрьмы, и так же, как о них, на полтора 

года забыли». Год, проведённый с эсерами, становится для Сер-

гея своеобразным обрядом посвящения. Он словно отрекается от 

заветов своего рода, забывает о родителях и принимает новую 

идеологию, новый круг близких. Для эсеров, находящихся в ожи-

дании смерти, Сергей становится не только воплощением их 

настоящих и возможных детей, но и невольным судьёй их убеж-

дений, поступков и самой жизни: «Эти рассказы и воспитали Сер-

гея, и я думаю, что он был в большей степени сыном эсеров, чем 

Наты и Федора». От новых наставников Сергей получает всесто-

ронние знания о партии эсеров, её политической программе, 

идеях и идеалах. Стремясь сохранить этот пласт русской истории 

и истории революции, после освобождения он приступает к напи-

санию энциклопедии народничества. В своей работе Сергей опи-

рается на два типа источников. С одной стороны, это подлинные 

документы эпохи: хроника становления и развития «Земли и 

воли», газеты (издававшиеся с 1955 года), журналы «Былое», 

«Современная летопись», «Каторга и ссылка», а также книги и 

мемуары. С другой стороны, он использует устные предания – 



Семейная хроника как формирование исторической памяти … 

 

23 

знания, передаваемые из поколения в поколение, от старших пар-

тийных товарищей к младшим, фиксирующие судьбу движения. 

Сергей делает особый упор на записи устных преданий. В тече-

ние полугода он путешествует по России, собирая свидетельства 

о жизни и судьбе народников. Ему и его помощникам удаётся до-

вести хронику до 1905 года, составить обширную библиографию 

движения, восстановить имена многих забытых или канувших в 

небытие людей. Так восстанавливается справедливость и сохра-

няется память о тех, кто боролся и погиб ради счастья других. В 

этой работе огромная заслуга Сергея: он оказался достойным па-

мяти тех, кто в 1942 году принял его в партию эсеров и передал 

ему своё знание. На философско-метаисторическом уровне в его 

труде прослеживается глубокая проблема ценностных связей 

между поколениями. Сергей забывает свой род, но не отвергает 

знание старших, видя в нём возможность осознать себя в контек-

сте великого исторического времени. В этом проявляется тради-

ционалистский принцип культуры, где сын, ученик, послушник 

следует воле отца, авторитету наставника, вождя, Бога. Однако 

принцип авторитета здесь тесно связан с экзистенциальным, лич-

ностным выбором: не отрекаясь от ценностей предшественников, 

Сергей переосмысляет их идеи в свете нового круга своего инди-

видуального существования. Именно поэтому в хронике Крейц-

вальдов он интересен не только как последователь эсеров, но и 

как их интерпретатор – человек, пытавшийся объединить идеоло-

гические поиски народовольцев с глубоко личными религиоз-

ными исканиями. Движимый несогласием, нетерпимостью к злу 

и греху, а также осознанием своей силы и способности изменить 

существующий порядок, Сергей проводит эксперимент в отделе-

нии хроников пензенской психиатрической больницы. Он стре-

мится доказать себе, окружающему обществу и, прежде всего, 

своим учителям и соратникам по партии, что искоренение зла и 

воплощение революционных идей эсеров на практике возможно, 

а христианское добро может восторжествовать. Однако столкно-

вение чистого учения с несовершенной реальностью, по мысли 

Сергея, неизбежно превращает борьбу добра со злом в двойствен-



А.А. Авакян 
24 

ный процесс: с одной стороны, его тщательно продуманные дей-

ствия приводят к положительным изменениям – руководство 

больницы уступает требованиям пациентов, прекращаются по-

бои, улучшается питание. С другой стороны, в основе этого бла-

гополучия оказывается человеческая жертва – убийство отца и 

сына Левиных, что явно перекликается с образом Сергея Нечаева. 

Воплощая в реальность схемы народовольческого движения 

(убийство Иванова Нечаевым, судьба Николая Васильевича Кле-

точникова, теория «двойного предательства», провокация 6 июля 

1918 года), Сергей прежде всего доказывает самому себе жизне-

стойкость этих идей. Однако хроникер фиксирует его заблужде-

ние, конечным следствием которого становится самоубийство 

Сергея в момент его психического выздоровления. 

Повторяемость исторических сценариев, проявляющаяся в 

больничном бунте, раскрывает авторское восприятие истории 

как «дурной бесконечности» – процесса, разрушающего челове-

ческую индивидуальность, лишающего личной свободы и само-

стоятельного мышления. В сюжетной линии Сергея Шаров пре-

дупреждает об опасности исторических экспериментов, порож-

дённых утопическими идеями и усиленных авторитетом учите-

лей, которым последователи подчиняются безоговорочно. Един-

ственным сыном и братом, способным восстановить родовую ли-

нию в истории, становится Фёдор Николаевич Голосов (Фёдор 

Фёдорович Крейцвальд). Во-первых, испытывая невольное чув-

ство вины перед родителями и одиночество, он стремится сохра-

нить историю, опыт, знания и размышления своего рода, оформ-

ляя их в документально-хроникальных записях, где каждому 

члену семьи посвящена отдельная папка – своя личная летопись. 

Во-вторых, Фёдор пытается вступить в диалог с предками – от-

цом и прадедом – через творчество, создавая роман о вымышлен-

ной семье, чья судьба во многом отражает путь Крейцвальдов в 

XX веке. Как писатель он проявляет редкую изобретательность, 

мысленно достраивая свою связь с родными, которых никогда не 

знал или не помнил. Его произведения – рассказ «Важное зада-

ние», роман «Путешествие Джона Крафта», глава «История мо-

его рода», эссе «Семейная революция» – не только заменяют, но 



Семейная хроника как формирование исторической памяти … 

 

25 

и местами подменяют реальные обстоятельства жизни его семьи. 

Через эти тексты Фёдор обретает ощущение памяти, осознание 

себя как части большого, непрерывного рода. Моделируя худо-

жественный мир своих текстов, выстраивая схемы, каркасы, ост-

рова и народы, Фёдор создаёт новую реальность своего рода – ре-

альность, преодолевающую смерть и исчезновение, обретающую 

слово. В этом проявляется его авторская стратегия, основанная 

на постмодернистском ризоматическом письме. Тексты Фёдора 

не просто заменяют ему утраченную реальность («мир как 

текст»), но и становятся инструментом восстановления памяти, 

обретения духовного опыта, раскрытия скрытых историей истин. 

В его произведениях текст превращается в комментарий к реаль-

ности, через который человек осознаёт своё место в истории и 

бытии. Авторская маска Фёдора Николаевича в его текстах тесно 

связана с образом переводчика. В его романе журналист из про-

винциального городка Нанкова спасает из огня рукопись путеше-

ственника Джона Крафта и переводит её на русский язык. В рас-

сказах безымянный журналист, разбирая архив отца и деда, «пе-

реводит» их размышления в собственный текст – комментарий к 

настоящей реальности. Именно так рождаются произведения 

«Семейная революция» и «Психология русской истории». Образ 

переводчика играет ключевую роль в творческом мышлении Фё-

дора Николаевича. Повествователь Сергей, изучая архив своего 

приёмного отца, замечает, что ближе к концу жизни Голосов пол-

ностью отказывается от авантюрно-приключенческой линии в 

романе о Крафте и передаёт повествование переводчику. Такая 

авторская стратегия позволяет предположить, что через «пере-

вод» Фёдор Николаевич пытался обнаружить следы своего рода, 

а значит, и своё место в общем историческом и онтологическом 

процессе развития человечества. Отсюда его пристальное внима-

ние к русской истории, её механизмам движения, причинам и по-

следствиям событий. Эти размышления приближают его к взгля-

дам прадеда Петра Шейкемана. Написанное Фёдором Крейцваль-

дом исследование «Психология русской истории», основанное на 

размышлениях его прадеда и осмысленное приёмным сыном Фё-

дора – Сергеем, замыкает семейную хронику Крейцвальдов. Это 



А.А. Авакян 
26 

исследование показывает, что потомки способны самостоятельно 

интерпретировать идеи, смыслы и тексты своих предков. Со-

гласно авторской мысли, жизнь отдельного представителя рода 

(дерево), взятая изолированно, растворяется во времени, не 

оставляя видимого следа – могила может быть утрачена, доку-

менты потеряны. Однако совокупная жизнь всех поколений рода 

(лес), как в горизонтальном, так и в вертикальном измерении ис-

тории, формирует более глубокое понимание русской истории. В 

этом контексте общеисторические события обретают смысл че-

рез их отражение в судьбе конкретного рода. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Фасмер М. Этимологический словарь русского языка: в 4-х т. М.: 

«Прогресс», 1986. Т. 2, 453с. 

2. Шаров В. След в след. М.: «АСТ», 2022, 733с. 

 

THE FAMILY CHRONICLE AS A FORM OF GENERATIONAL 

HISTORICAL MEMORY IN VLADIMIR SHAROV’S NOVEL 

“WALK IN THE TRACKS” 

A. Avakian 

Postgraduate student at the Department of Russian and World 

Literature, Russian-Armenian University, Yerevan, Armenia 

aleksndra.avakyan@rau.am 

ABSTRACT 

Vladimir Sharov’s novel “Walk in the Tracks” is a fic-

tional chronicle of four generations of Kreutzwald. The 

author enters the fate of this family during the Russian 

history of the twentieth century and explores the mech-

anisms of movement and repetition of history. The pur-

pose of the article is to investigate the author’s strategy 

for identifying and analyzing texts of Kreutzwald. Vla-

dimir Sharov demonstrates he only possibility for an in-

dividual and for a family line to attain immortality 

through the restoration of ancestral memory by de-

scendants. 

Keywords: V. Sharov, chronicle, Russian history, 

pseudo-history, texts, memory. 



 
27 

ЛИРИЧЕСКИЙ ГЕРОЙ В РУССКОЯЗЫЧНОЙ 

ПОЭЗИИ БАХА АХМЕДОВА 

Азиза Маннабовна Балтабаева 

Д. филос.н. по специальности «филологические науки», доцент 

кафедры русского литературоведения Национального 

университета Узбекистана имени Мирзо Улугбека, 

Ташкент, Узбекистан 

Eje_kurilovi4@mail.ru 

АННОТАЦИЯ 

Статья посвящена актуальной проблеме идентифи-

кации лирического героя русскоязычной поэзии 

Баха Ахмедова. Бах Ахмедов является активным 

участником современного литературного процесса 

Узбекистана. Поэзия Баха Ахмедова реализует клю-

чевые тенденции русскоязычной поэзии Узбеки-

стана, а именно философское осмысление человече-

ской жизни, следование традициям западноевро-

пейской поэзии, восточное осмысление непостижи-

мости человеческого бытия. Лирический герой поэ-

зии Баха Ахмедова отражает ведущие признаки рус-

скоязычной поэзии Узбекистана: рефлексия, во-

сточное осмысление бытия, мотив безумия. 

Ключевые слова: русскоязычная литература Узбе-

кистана, современный литературный процесс, ли-

рический герой, восточное мировосприятие, поэзия, 

рефлексирующий герой, западноевропейские тра-

диции. 

 

Современный литературный процесс Узбекистана суще-

ствует в различных векторах развития. В первую очередь, это 

национальная узбекская литература на родном языке. Современ-

ная узбекская литература имеет полижанровый характер. Другой 

пласт развития современной литературы Узбекистана – это осо-

бенный наднациональный феномен – русскоязычная литература, 

представленная поэзией, прозой и драматургией. 



А.М. Балтабаева  
28 

Русскоязычная поэзия Узбекистана традиционно развивается 

в соответствии с тенденциями развития современного литератур-

ного процесса Узбекистана. Бытование русскоязычной поэзии в 

иноязычной среде по-разному реализуется в творчестве поэтов 

Узбекистана. С одной стороны, происходит процесс следования 

литературной традиции, консервации языкового и жанрового ка-

нона; с другой – межкультурного взаимодействия, столкновения 

в одном тексте инокультурных реалий и элементов разнородных 

поэтик, появления новых жанровых разновидностей. «Отчетливо 

просматривается поэтическая ситуация, сложившаяся в условиях 

возникшего двоякого отчуждения русских: в контексте тюрко-

язычной культуры и со стороны России, которая из отечества, по-

мимо воли русских писателей Средней Азии, превратилась для 

них в одно из соседних государств. Компенсирующим фактором 

становится расширение исторического пространства в художе-

ственном мире. В результате смены эпох, которая влечет за собой 

замещение одних критериев благополучия другими, малая пред-

сказуемость этого процесса предстает перманентным свойством 

человеческого бытия. Драматические коллизии отдельной чело-

веческой судьбы уступают место философской причастности к 

вечному движению. Масштабность нарратива становится эстети-

ческим обретением русской литературы ближнего зарубежья» [1: 

108]. 

Современная русскоязычная поэзия Узбекистана определя-

ется новыми поэтами, вышедшими на, опустевшую было, аван-

сцену в последние годы: Вика Осадченко, Бах Ахмедов, Николай 

Ильин, Алексей Кирдянов, Олеся Цай, Наталья Белоедова, Ан-

дрей Павлюк. Исследователь русскоязычной поэзии Узбекистана 

Н. Ильин выделяет основные условия формирования русскоязыч-

ной поэзии, такие как: «Кризис традиционных идеологий и идео-

логических систем, обостренная напряженность международной 

политической ситуации, неупорядоченность и неустройство мно-

гих сторон социальной и общественной жизни, а также отмечает 

преобладание пессимистических настроений в литературно-поэ-



Лирический герой в русскоязычной поэзии Баха Ахмедова  

 

29 

тических произведениях, представляемых ежегодно на междуна-

родные поэтические конкурсы, уверенно подтверждает домини-

рование минорных тонов в поэтическом сознании авторов» [2]. 

Важную роль в литературной жизни Узбекистана безусловно 

играет единственный толстый русскоязычный научно-литератур-

ный журнал «Звезда Востока», на страницах которого периоди-

чески издаются литературно-поэтические произведения русско-

язычных поэтов Узбекистана. При содействии заместителя ре-

дактора журнала «Звезда Востока» К.И. Панченко был издан по-

этический сборник русскоязычной поэзии Узбекистана «Доира», 

в котором собраны наиболее значительные поэтические произве-

дения современной русскоязычной литературы Узбекистана. Так, 

ключевыми поэтами данного сборника являются Бах Ахмедов, 

Виктория Осадченко и Николай Ильин. 

Стихотворения Баха Ахмедова открывают сборник и пред-

ставлены 11 произведениями. В данной статье мы проанализи-

руем 4 стихотворения цикла. Первое стихотворение «Рассуж-

дайте нежно и тревожно» носит философский характер. Лириче-

ский герой рассуждает о скоротечности и бессмысленности 

жизни: «Жизнь пуста и потому возможна, / Как часы на полотне 

Дали» [3]. Сравнение жизненного цикла с картиной сюрреалиста 

Дали сводится к фразе Гераклита: «Все течет, все меняется». Как 

известно, этот философ полагал, что время измеряется течением 

мыслей. Именно поэтому на картине Дали изобразил часы плавя-

щимися. Русскоязычный поэт Б. Ахмедов развивает идею Дали 

об изменчивости жизни, расширяя ее, включая мотив безумия: «и 

безумье – лучший друг надежды / и надежда предана судьбе» [3]. 

Мотив безумия продолжает философию Гераклита об изменении 

жизни течением мыслей. По Ахмедову, мысли в своем безумном 

беге меняют жизнь, в итоге приводя к одиночеству: «Кто тебя 

спасет и кто согреет / Кто уснет устало на груди?» [3]. Стихотво-

рение «Рассуждайте нежно и тревожно» посвящено вечному во-

просу человека о смысле существования и наполнено пессими-

стическими настроениями, что позволяет сделать вывод об эле-

гическом жанре стихотворения. 



А.М. Балтабаева  
30 

Стихотворение «Английская погода, легкий бриз» продол-

жает идею постижения жизни человеком. Ключевым в стихотво-

рении является образ усталого ангела, которому открыты все 

мысли человечества: «он слышит наши мысли напрямик / и он 

устал от этого потока» [3]. Традиционно образ ангела в библей-

ской мифологии занимает третий круг приближенных к богу. 

Именно ангелы выполняют роль посредника и защитника чело-

века. 

Однако, поэт трансформирует образ ангела в стихотворении, 

наделяя его человеческими чертами: 

Как много человеческого в нем!.. 

В его глазах, слезящихся от ветра. 

И в том, как он грустит, и даже в том, 

Что сам не знает точного ответа [3]. 

Ангел, единственный в мире, обладает способностью знать 

все ответы, но, как все люди, он обладает способностью сомне-

ваться в выборе. Жизнь остается непостижимой в своей беско-

нечности даже для небесных существ. 

В стихотворении «Осколки разбитых иллюзий» вновь появ-

ляется мотив быстротечности жизни. Лирический герой нахо-

дится на перепутье, в моменте переосмысления своего жизнен-

ного пути: «Осколки разбитых иллюзий / сильнее зажми в ку-

лаке» [3]. Жизнь состоит из иллюзий, которые со временем исче-

зают и этот опыт прозрения от обмана является самым ценным 

для человека. Лирический герой обретает этот драгоценный опыт 

и продолжает свой путь: «Мы – небо, мы – бездны, мы – реки / 

Мы – боль от прозрений чужих» [3]. Каждый поступок лириче-

ского героя – это шаг к концу пути, к окончанию жизненного 

цикла: «Но выбора нет, и навстречу / летит ослепительный свет». 

Впервые в этом стихотворении появляется мотив наследия – 

того, что останется после нас: «Мы то, что останется речью / от 

наших обугленных тел» [3]. Безусловно для поэта важно оставить 

после себя слово и данный тезис декларируется в финальных 

строках стихотворения, однако метафора «обугленные тела» за-



Лирический герой в русскоязычной поэзии Баха Ахмедова  

 

31 

вершает мысль лирического героя о пути-освобождении от об-

мана благодаря огню. Огонь сжигает все иллюзии, обманы, все 

ненастоящее, сохранив только главное – слова поэта. 

Завершающим стихотворением Баха Ахмедова, включенным 

в сборник «Доира», является стихотворение «Еще немного, 

много снега». В данном стихотворении ключевыми образами яв-

ляются образ часов и образ снега (зимы). Данные образы пере-

кликаются с предыдущими образами из других проанализирован-

ных стихотворений и завершают концептосферу лирики Б. Ахме-

дова в этом сборнике. 

Образ снега символизирует холод, застывшее состояние при-

роды – смерть. Данный образ связан с образом февраля – треть-

его и заключительного месяца зимы, то есть некоего финала. Да-

лее в стихотворении появляется образ остановившихся часов в 

снегу: «Часы в снегу остановились / Замерзло время, мир затих» 

[3]. Часы – это жизненный цикл человека, то время, что отведено 

ему на земле. Остановившиеся часы в снегу (зимой) символизи-

руют смерть человека. Именно в момент тишины – остановки 

жизненного пути человеку открывается смысл жизни: «И ка-

жется, услышишь вдруг / простой мотив преодоленья / непости-

гаемых разлук» [3]. Таким образом, в стихотворении «Еще не-

много, много снега» раскрывается тема постижения человеком 

смысла жизни, который открывается ему только перед смертью. 

Проанализировав ключевые стихотворения цикла, входя-

щего в сборник «Доира», можно отметить специфические черты 

лирического героя русскоязычной поэзии Баха Ахмедова. 

Так, лирический герой – думающий, рефлексирующий ге-

рой, он неоднократно возвращается к философским вопросам бы-

тия. В стихотворениях Баха Ахмедова душевные поиски смысла 

жизни лирическим героем приводят его к безумию, что также 

можно отнести к его признакам. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Маркова Т.Н. Русская литература по ту сторону границы // 

«Русская литература в России и в мире», вып.10 (1). Улан-Удэ, 

2015, 108с. 



А.М. Балтабаева  
32 

2. Ильин Н. Своеобразие элегической поэзии Баха Ахмедова. [Эл. 

ресурс] Режим доступа: https://kultura.uz/view_2_r_13533.html 

(Дата последнего обращения: 05.11.2024г.). 

3. Доира. Современная поэзия Узбекистана / Сост. Р.Н. 

Крапаней. Ташкент, 2021. 

 

THE LYRICAL HERO IN BACH AKHMEDOV’S RUSSIAN-LAN-

GUAGE POETRY 

A. Baltabayeva 

PhD, Associate Professor at the Department of Russian Literature 

sciencies of National universitet of Uzbekistan named Mirzo 

Ulugbek, 

Tashkent, Uzbekistan 

Eje_kurilovi4@mail.ru 

ABSTRACT 

The article is devoted to the current problem of identi-

fying the lyrical hero of Russian-language poetry Bach 

Akhmedov. Bakh Akhmedov is an active participant in 

the modern literary process of Uzbekistan. The poetry 

of Bach Akhmedov implements the key trends of Rus-

sian-language poetry in Uzbekistan, namely, a philoso-

phical understanding of human life, following the tradi-

tions of Western European poetry, an eastern understan-

ding of the incomprehensibility of human existence. 

The lyrical hero of Bach Akhmedov’s poetry reflects 

the leading features of Russian-language poetry of Uz-

bekistan: reflection, oriental understanding of existen-

ce, the motive of madness. 

Keywords: Russian-language literature of Uzbekistan, 

modern literary process, lyrical hero, Eastern world-

view, poetry, reflective hero, Western European tradi-

tions.



 
33 

РУССКИЕ ПЕРЕВОДЫ «ГАМЛЕТА» ШЕКСПИРА В 

РАССМОТРЕНИИ И ОЦЕНКАХ В.Г. БЕЛИНСКОГО 

Наталия Кареновна Гончар-Ханджян 

ORCID: 0009-0002-5462-8509 

К.ф.н., доцент. Доцент кафедры русской и мировой 

литературы и культуры РАУ, 

Доцент кафедры зарубежной литературы ЕГУ, Ереван, 

Армения 

natalie.goncharkhanjyan@ysu.am 

АННОТАЦИЯ 

В истории русской переводной литературы особое 

и очень значительное место принадлежит обраще-

ниям к творчеству Шекспира. Созданные уже в пер-

вой половине ХIХ века русские переводы трагедии 

«Гамлет» стали крупным литературно-культурным 

событием, завладели вниманием и читателя, и теат-

ральной публики. Свою роль в этом сыграли и от-

клики В.Г. Белинского в целом ряде статей, дающих 

критико-аналитический разбор и оценку переводов 

М. Вронченко, Н. Полевого, А. Кронеберга. Приме-

чательно, что именно в сравнении этих переводов, 

их целей и принципов выдвигаются критиком ос-

новные положения, развитые в дальнейшем теорией 

перевода. 

Ключевые слова: Шекспир, Гамлет, русский пере-

вод, Белинский, теория, оценка. 

 

Впервые «Гамлет» пришел к русскому читателю и на рус-

скую сцену во второй половине XVIII века – еще не в переводе 

как таковом, а в вольной переделке с французского, принадлежа-

щей одному из крупнейших представителей русского класси-

цизма, автору, в частности, целого ряда стихотворных трагедий 

А.В. Сумарокову. В начале XIX века в России, в образованной и, 

конкретно, в литературной среде Шекспира со все возрастающим 



Н.К. Гончар-Ханджян  
34 

интересом читают в оригинале и во французских переводах. Рас-

тет и становится все серьезнее и значительнее внимание к Шекс-

пиру в литературной периодике. Соответственно, культурной 

элитой России все более ощущается необходимость и потреб-

ность в ознакомлении с творчеством английского гения широких 

читательских слоев, а это значит, что приходит время создания 

русских переводов с оригинала, верных ему, его содержанию, 

строю, форме. Выбор тех, кто берется за решение этой доста-

точно трудной творческой задачи, падает в первую очередь на 

уже овладевшую умами в России трагедию «Гамлет». 

Значительным литературным событием становится издание 

в 1828г. в Санкт-Петербурге первого перевода «Гамлета», создан-

ного М.П. Вронченко. Военный геодезист, окончивший службу в 

чине генерал-майора, автор ряда географических сочинений, Ми-

хаил Павлович Вронченко принадлежал к существовавшей в Рос-

сии в XIX веке категории переводчиков, совмещавших со слу-

жебно-профессиональной деятельностью – как любимое, отвеча-

ющее их духовным запросам дело, – увлеченную творческую ра-

боту в области литературного перевода. При том уровне владения 

европейскими языками, какой сложился в дворянской культуре 

России, заинтересованное внимание к европейской литературе, 

чтение и увлечение ее произведениями было явлением естествен-

ным. Естественным было и стремление дать жизнь этим произве-

дениям на русском языке, возбудить интерес к ним многих чита-

телей, этой цели посвятить свои литературно-творческие возмож-

ности. Можно сказать, что Вронченко стал первопроходцем в та-

кого рода переводческой деятельности. Среди созданных в тече-

ние лет стихотворных его переводов произведения Байрона (в 

частности, драматическая поэма «Манфред», видения «Сон», 

«Мрак» и др.), стихотворения из «Ирландских песен» Томаса 

Мура, основные части поэм Мицкевича «Дзяды» и «Конрад Вал-

ленрод», кроме «Гамлета», также «Макбет» и отрывки из других 

пьес Шекспира и, наконец, «Фауст» Гете, изданный в 1844г. в 

стихотворном переводе первой части и в прозаическом перело-

жении второй. 



Русские переводы «Гамлета» Шекспира в рассмотрении …  

 

35 

Как переводчик Вронченко руководствовался новаторским 

для его времени принципом максимального приближения к ори-

гиналу. Он первым воссоздал шекспировского «Гамлета» на рус-

ском без каких-либо произвольных изменений, что было харак-

терно для распространенных в начале века переводов-переделок 

с французского, стремясь при этом, по его же словам, решительно 

преодолев боязнь показаться странным, удержать сколько воз-

можно необыкновенный его (т.е. Шекспира) способ выражения 

мыслей, часто столь же необыкновенных» [3: 35]. 

Свои переводческие принципы Вронченко изложил в пред-

посланном пьесе тексте «От переводчика». В них сказалась тен-

денция к буквализму, вполне понятная в ту, еще раннюю, пору 

становления русского искусства художественного и, в частности, 

поэтического перевода. Вот некоторые из установок Вронченко: 

«1. Переводить стихи стихами, прозу прозою сколько воз-

можно ближе к подлиннику (не изменяя ни мыслей, ни порядка 

их), даже насчет гладкости русских стихов, неприобыкших за-

ключать в себе частицы речи, для простоты непринужденного, 

неотрывистого Шекспирова слога необходимые». 

2. В выражениях быть верным, не оскорбляя, однако ж, бла-

гопристойности и приличия... 

3. Игру слов передавать даже на счет верности в изложении 

заключающейся в ней мысли, если мысль сия сама по себе незна-

чительна. 

4. В местах неясных и сомнительных советоваться со всеми 

комментаторами и следовать толкованию вероятнейшему… 

5. Помещать в примечаниях все могущее послужить к пояс-

нению текста» [3: 38]. 

В заключение он писал: «Переводя почти всегда стих в стих, 

часто слово в слово, допуская выражения малоупотребительные, 

я старался доставить моим соотечественникам сколь возможно 

точнейшую копию Гамлета Шекспирова; но для меня должно 

было сохранить красоты, почти неподражаемые – а в сем-то 

именно нельзя и ручаться» [3: 38]. 

И современная переводчику критика, и в дальнейшем исто-

рики-исследователи русского искусства перевода отмечали как 



Н.К. Гончар-Ханджян  
36 

слабые, так и сильные стороны перевода Вронченко, но все еди-

нодушны в признании большого значения самого факта состояв-

шегося «русского» Гамлета, ибо, как сказал один из современни-

ков, «не читавшие подлинника только теперь постигнули, что та-

кое Гамлет и его судьба». А в высказывании Тургенева, «его пе-

реводы всегда приносили большую пользу, они знакомили пуб-

лику с произведениями замечательными, возбуждая и поощряя 

других; его «Макбет», его «Гамлет» отличаются довольно опре-

деленным колоритом; мы не можем забыть, что любовь к Шекс-

пиру собственно им возбуждена в кругу читателей» [4: 234]. Бе-

линский, откликавшийся на все появлявшиеся в его время пере-

воды «Гамлета», в одной из статей, поручился как раз за то, что 

Вронченко где-то удается даже сохранить «почти неподражае-

мые» шекспировские красоты. «Вообще там, где драматизм пере-

ходит в лиризм и требует художественных форм, – писал он, – с 

г. Вронченко невозможно бороться» [3: 41]. В другой статье ве-

ликий критик так подытожил свою оценку этого перевода: «В пе-

реводе “Гамлета” Вронченко, конечно, есть свои недостатки, по-

тому что совершенного ничего не бывает в делах человеческих, 

и “совершенные” переводы гораздо менее возможны, чем совер-

шенные оригинальные произведения; но в то же время перевод 

“Гамлета” Вронченко отличается достоинствами великими: в нем 

веет дух Шекспира и передается верно глубокий смысл создания, 

а не буква» [2: 213]. 

А спустя полтора века после появления «Гамлета» в пере-

воде Вронченко, уже в наше время, историк русского художе-

ственного перевода Ю.Д. Левин, характеризуя его, отмечает це-

лый ряд достоинств, приводя тому и подтверждающие выдержки 

из текста, читая сегодня которые мы можем убедиться в поэтиче-

ской отзывчивости переводчика и в естественном звучании этого 

отзыва в русском стихе и речи. «Это был первый русский точный 

перевод пьесы Шекспира, – пишет он, – сделанный с оригинала. 

Вронченко, как правило, стремился донести до читателя шекспи-

ровскую мысль во всей ее сложности, глубине и значительности. 

В лучших местах своего перевода ему удалось, соблюдая точ-



Русские переводы «Гамлета» Шекспира в рассмотрении …  

 

37 

ность в передаче мысли, сохранить дух и поэтическую силу под-

линника» [3: 41]. Прочитаем приведенную в качестве примера 

речь Гамлета к Лаэрту на могиле Офелии: 

Скажи, что хочешь сделать ты? – Сражаться, 

Лить слезы, в грудь разить себя, поститься, 

Пить острый оцет, крокодилов жрать? 

Я тож хочу! – или стенать ты станешь, 

В досаду мне к ней бросишься в могилу, – 

Вели зарыть себя – и я зароюсь!.. 

В том, что Вронченко особенно удавались лирические места 

трагедии, что в них он «достигал высокой поэтичности» убеждает 

и другой пример – слова тени к Гамлету: 

Я дух бесплотный твоего отца; 

Я осужден блуждать во мраке ночи, 

А днем в огне томиться гладом, жаждой, 

Пока мои земные преступленья 

Не выгорят в мучениях. О, если б 

Я властен был открыть тебе все тайны 

Моей темницы. Лучшее бы слово 

Сей повести тебе взорвало сердце, 

Оледенило кровь и оба глаза. 

Как две звезды, исторгнуло из мест их, 

И распрямив твои густые кудри, 

Поставило б отдельно каждый волос, 

Как гневного щетину дикобраза. 

По приведенным выдержкам мы видим, как умело передает 

переводчик сложные шекспировские метафоры, как выразительно 

и как ровно выстраивает он стихотворную речь, и думается, вполне 

можем разделить заключение Ю.Д. Левина о том, что в переводе 

Вронченко «впервые Шекспир, направленный русским читателям, 

заговорил приличествующим языком» [3: 42]. 

Десятью годами позже в другом переводе – Николая Алексе-

евича Полевого, – «Гамлет» выходит на русскую театральную 



Н.К. Гончар-Ханджян  
38 

сцену, становится достоянием широкой публики. Крупный, мно-

госторонний деятель русской литературы 1820–30-ых годов, из-

датель наиболее передового в эти годы журнала «Московский те-

леграф», Николай Полевой систематически знакомил читателей 

своего журнала с иностранной литературой, сам переводил мно-

гое с английского, немецкого, французского – Вальтер Скотта, 

Байрона, Шиллера, Гофмана и других. Его перевод «Гамлета» и 

поставленный по этому переводу спектакль с выдающимся рус-

ским трагиком того времени Молчановым в главной роли имел 

огромный успех. Белинский на это событие отозвался большой 

статьей, в которой подробно рассмотрел и оценил перевод Поле-

вого, а главное – определил его значение в культурной жизни 

российского общества. Примечательно, что именно в статье, по-

священной этому переводу, по характеру и значению приводя с 

ним в сравнение и перевод Вронченко, Белинский формулирует 

те фундаментальные положения, которые лягут в основу разви-

вавшейся в дальнейшем в России и в ХХ веке уже сформировав-

шейся теории художественного перевода. Белинский проводит 

здесь различие двух родов перевода: «один, имеющий целью по 

возможности заменение подлинника и в художественном, и в ис-

торическом, и в литературном отношениях, другой, имеющий це-

лью ознакомление публики с великим драматургом» [1: 41]. К 

первому разряду он относит перевод Вронченко, независимо от 

того, насколько он удался в художественном отношении, при 

этом отмечает и то, что в нем есть «многие прекрасно переданные 

места», что во всех лирических местах Вронченко «вполне уло-

вил могучую поэзию Шекспира». Ко второму разряду он относит 

перевод Полевого, не принадлежащий к числу художественных: 

это перевод, по определению критика, поэтический – с большими 

достоинствами, но и с большими недостатками. Важнейшее до-

стоинство то, что «в переводе Полевого везде видна свобода, 

видно, что он старался передать дух, а не букву. Поэтому иногда 

отдаляясь от подлинника, он этим самым верно выражает его; в 

этом и заключается тайна переводов /... / Близость состоит в пе-

редании не буквы, а духа создания. Каждый язык имеет свои, од-

ному ему принадлежащие средства, особенности и свойства, до 



Русские переводы «Гамлета» Шекспира в рассмотрении …  

 

39 

такой степени, что для того, чтобы передать верно иной образ или 

фразу, в переводе иногда их должно совершенно изменить. Соот-

ветствующий образ, так же, как и соответствующая фраза, со-

стоят не всегда в видимой соответственности слов: надо, чтобы 

внутренняя жизнь переводного выражения соответствовала внут-

ренней жизни оригинального» [1: 41–42]. Огромную заслугу 

этого, по его оценке, «прекрасного, поэтического перевода», 

имевшего «полный успех», Белинский справедливо усматривает 

в том, что он сумел выполнить задачу великой важности: «Утвер-

дить в России славу имени Шекспира, утвердить и распростра-

нить ее не в одном литературном кругу, но во всем читающем и 

посещающем театр обществе» [1: 39, 40]. 

В заключение отметим, что за представленными выше пер-

выми двумя переводами «Гамлета» в XIX веке последовало более 

десятка полных его переводов на русский, а также многие пере-

воды отдельных сцен, монологов, отрывков. Освоение же рус-

ским языком, русским стихом, русской сценой произведений 

Шекспира и, в частности, трагедии «Гамлет» послужило своего 

рода школой совершенствования и русского искусства перевода, 

и русского театрального искусства. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Белинский В.Г. «Гамлет, принц датский»: Драматическое представ-

ление. Соч. В. Шекспира / Пер. с англ. Н. Полевого // Перевод – 

средство взаимного сближения народов. М.: «Прогресс», 1987. 

2. Белинский В.Г. «Гамлет»: Трагедия В. Шекспира / Пер. А. Кроне-

берга // Н.А. Гончар, Н.К. Гончар-Ханджян. Русские переводчики 

ХVIII–XIX веков. Ер.: Изд-во ЕГУ, 2008. 

3. Левин Ю.Д. Русские переводчики XIX века и развитие художест-

венного перевода. Л.: «Наука», 1985. 

4. Тургенев И.С. «Фауст»: Трагедия. Соч. Гете / Пер. М. Вронченко // 

И.С. Тургенев Полн. собр. соч. и писем: В 30-ти т. Т.1. М.: «Наука», 

1978. 

  



Н.К. Гончар-Ханджян  
40 

RUSSIAN TRANSLATIONS OF SHAKESPEARE’S “HAMLET”  

IN V.G. BELINSKY’S CONSIDERATION AND EVALUATIONN 

Gonchar-Khanjyan 

ORCID: 0009-0002-5462-8509 

PhD, Associate Professor, 

Associate Professor at the Department of Russian and Foreign 

Literature and Culture of RAU, 

Associate Professor at the Department of Foreign Literature of YSU, 

Yerevan, Armenia 

natalie.goncharkhanjyan@ysu.am 

ABSTRACT 

In the history of Russian literature, translations of 

Shakespeare’s tragedies have often been at the center of 

literary-critical debate. This article examines how V.G. 

Belinsky considered and evaluated Russian translations 

of Hamlet, outlining his criteria for adequacy and art-

istry, his view of the translator’s task, and the influence 

of his criticism on subsequent translation practice. Par-

ticular attention is paid to Belinsky’s assessments in the 

first half of the nineteenth century, which anticipated 

principles later developed in Russian translation theory. 

Keywords: Shakespeare, Hamlet, Russian translation, 

Belinsky, theory, evaluation. 



 
41 

РУССКАЯ КЛАССИЧЕСКАЯ ЛИТЕРАТУРА В 

АСПЕКТЕ ЛИНГВОКРАЕВЕДЕНИЯ НА 

ЛИТЕРАТУРНЫХ ВЕЧЕРАХ В ИНЖЕНЕРНОМ ВУЗЕ 

Ольга Антоновна Гордиенко, 

К. пед. н, доцент кафедры русского языка 

Кубанского государственного технологического университета, 

Краснодар, Россия 

gordienko-olga@yandex.ru 

Елена Николаевна Мизенко 

Аспирант Кубанского государственного технологического 

университета, Краснодар, Россия 

men2010ua@gmail.com 

АННОТАЦИЯ 

Цель литературных вечеров в неязыковом вузе – 

прочесть классическую литературу в привязке к ма-

лой родине, её природе, к образу молодого чело-

века, каким его увидели знаменитые писатели, по-

бывавшие в этих местах. Рассматривается Кубань и 

Северный Кавказ, пребывание здесь А.С. Грибо-

едова, А.С. Пушкина, М.Ю. Лермонтова, выявля-

ется их единый подход к видению Кавказа, к изоб-

ражению положительного героя. 

Ключевые слова: лингвокраеведение, русская 

классическая литература, положительный герой, 

природа, инженерный вуз. 

 

В сетке часов инженерного вуза не предусматривается про-

должения знакомства обучающихся с русской классической ли-

тературой, поэтому следует прибегать к хорошо известной мето-

дике её изучения – к проведению литературных вечеров. При 

этом следует привлекать на такие вечера и российских, и ино-

странных студентов, но предварительно выравнивать их знания в 



О.А. Гордиенко, Е.Н. Мизенко 
42 

области русской классической литературы насколько это воз-

можно, используя специальные учебные пособия для иностран-

цев. 

Знакомство с классической русской литературой в жизни че-

ловека начинается достаточно рано, когда ребёнок ещё не может 

осмыслить всего богатства языка и сюжетного совершенства ли-

тературного произведения, понять сложную палитру чувств ге-

роев. Поэтому следует вводить в вузе повторное прочтение лите-

ратурных произведений, давая возможность познакомиться с 

ними в ином ракурсе, прочесть их с иных позиций, например ре-

гионоведческих. 

Южный регион России уникален в этом плане тем, что здесь 

побывали в своё время самые известные писатели. Их произведе-

ния, написанные о Северном Кавказе и Кубани, дают возмож-

ность узнать об этих местах то, что жителям Южного региона 

позволит по-иному увидеть свою малую родину, явившуюся в ро-

мантически талантливом блеске гения А.С. Пушкина, М.Ю. Лер-

монтова, А.С. Грибоедова. 

Здесь мы вступаем в лингворегионоведческий аспект изуче-

ния классической литературы. Но если этот аспект методически 

разработан для школьников Кубани и является дополнением к ос-

новному школьному курсу русской классической литературы, то 

для иностранных студентов из ближнего зарубежья и для студен-

тов из других регионов России, поступивших в инженерный вуз 

Кубани, региональный подход к изучению классической литера-

туры представляется новым и актуальным [1, 2, 3, 5]. Он позво-

ляет увидеть, понять и оценить свою новую малую родину (место 

прохождения учёбы в вузе), а время ценностного становления 

личности как раз связано с периодом взросления и обретения про-

фессии. Также в это время важен опыт понимания того, что есть 

любовь, дружба, верность и другие прекрасные качества, к кото-

рым всегда обращается классическая литература. 

Аспект лингворегионоведения для иностранных студентов 

из ближнего зарубежья реализуется на занятиях по русскому 

языку как иностранному с привлечением пособия «Русская клас-



Русская классическая литература в аспекте лингвокраеведения …  

 

43 

сическая литература для иностранных студентов из СНГ. Север-

ный Кавказ и Кубань в творчестве А.С. Грибоедова, А.С. Пуш-

кина, М.Ю. Лермонтова» [4], а российские студенты, оканчивав-

шие школу не на Кубани, получают это пособие на занятиях по 

русскому языку и культуре речи для самостоятельного ознаком-

ления с его материалами. В итоге все три категории студентов 

инженерного вуза (оканчивавшие русскую школу на Юге России, 

в других регионах и оканчивавшие национальную школу, где об-

ращалось определённое внимание на знакомство с русской клас-

сической литературой) приглашаются на литературный вечер, на 

котором организовано обсуждение отдельных произведений, в 

основном не входивших в школьную программу, но очень много 

дающих для понимания малой родины – Юга России. 

Программа литературного вечера должна осветить идею ма-

лой родины в двух аспектах. Первый аспект – восхищение её кра-

сотой. 

Красота Северного Кавказа отразилась в стихотворении А.С. 

Грибоедова «Делёж добычи» (второе название – «Хищники на 

Чегеме»): 

Та же в небе синева, 

Те же льдяные* громады, 

Те же с рёвом** водопады, 

Та же дикость***, красота 

По ущельям**** разлита*****! 

Для иностранного студента, читающего это стихотворение 

на занятии по русскому языку, предлагаются комментарии отме-

ченных звёздочками слов. А для приезжих студентов разъясня-

ется второе название стихотворения, в котором есть слово «Че-

гем» – название местной реки и одновременно ущелья, по кото-

рому она течёт. Здесь было возведено казачье укрепление «Ка-

менный мост», названное так по удивительному природному яв-

лению – естественным каменным мостам через реку. Река прото-

чила в толще известняка (основы скалы) русло, а верхняя часть 

скалы преобразовалась в каменные арки – мосты, по которым мог 



О.А. Гордиенко, Е.Н. Мизенко 
44 

переехать через реку всадник на лошади. Именно в этом укреп-

лении А.С. Грибоедов и написал стихотворение «Делёж добычи», 

или «Хищники на Чегеме». Сейчас на месте этого укрепления 

расположен хорошо известный на Кубани посёлок Каменномост-

ский, который имеет и второе название – Хаджок. 

Рассказать другому об истории своего места жительства, а 

тем более показать уникальные фотографии природных камен-

ных мостов, всегда увлекательно. И сразу становится понятно, 

что за кручи, ущелья, водопады, ледяные горы-громады описал 

поэт, почему они названы дикими. Эта дикая природа восхищает, 

авторские впечатления от горной местности становятся близкими 

и понятными. 

Практически теми же словами говорит о горной местности 

Северного Кавказа А.С. Пушкин в эпилоге поэмы-сказки «Руслан 

и Людмила»: 

На скате каменных стремнин*, 

Питаюсь чувствами немыми** 

И чудной прелестью картин 

Природы дикой и угрюмой***. 

Здесь передано то же самое впечатление: дикие стремнины 

(скалистые ущелья, обрывы), которые так поразили и А.С. Гри-

боедова. В пособии [4: 61–63] приведены завораживающие фото-

графии подобных мест, рождающие сказку. И этой сказкой «У 

лукоморья дуб зелёный» А.С. Пушкина с иллюстрациями худож-

ника Николая Кочергина делятся с иностранными студентами их 

российским одногруппники, которые бывали на лукоморье, опи-

санном Пушкиным, видели выступающий в виде лука берег моря, 

где сходятся Чёрное и Азовское моря. 

Интересно отметить, что и М.Ю. Лермонтов, говоря о Кав-

казе, употреблял в стихотворении «Утро на Кавказе» эпитет «ди-

кий»: 



Русская классическая литература в аспекте лингвокраеведения …  

 

45 

Светает – вьется дикой пеленой 

Вокруг лесистых гор туман ночной… 

Представление поэтов средней полосы России о горном пей-

заже, как можно видеть, всегда сопровождается эпитетом «ди-

кий» или «дикость». Так подчёркивается основное отличие при-

роды Кавказа, но оно не несёт отрицательного значения, а пере-

даёт чувство восхищения. 

Второй аспект обращения к изображению малой родины – 

положительный герой, рождённый гением поэта, находящегося в 

то время на Кавказе. Так, в Грузии, в Тифлисе, А.С. Грибоедов 

начал работать над сатирической комедией «Горе от ума» и опи-

сал словами Софьи своего положительного героя (Чацкого) сле-

дующим образом: 

Остер, умен, красноречив*, 

В друзьях особенно счастлив. 

О себе самом и своих идеалах Чацкий говорит современно и 

понятно для студентов: 

Не требуя ни мест, ни повышенья в чин, 

В науки он вперит ум, алчущий познаний*; 

Или в душе его сам Бог возбудит жар** 

К искусствам творческим, высоким и прекрасным... 

Как можно видеть, студент времён А.С. Грибоедова (начала 

XIXв.) и современный студент идентичны: весёлый характер, об-

щительность, острый ум, желание творчески подходить к учёбе. 

И хотя поэт идёт от противного, давая характеристику положи-

тельного героя с позиций обиженной Софьи, читатель всё равно 

видит его как открытого, распахнутого по отношению к миру че-

ловека, но попавшего в сети невежества. 

А.С. Пушкин (также в начале XIXв.), переехав в Одессу под 

начальство графа Воронцова, выводит его как антигероя, кото-

рый выступает как зеркальное отражение авторского взгляда на 

героя положительного: 



О.А. Гордиенко, Е.Н. Мизенко 
46 

Он не хранил в своём запасе 

Глубоких замыслов и дум; 

Имел он не блестящий ум, 

Душой не слишком был отважен; 

Зато был сух*, учтив и важен. 

Если прочитать эту характеристику графа Воронцова 

«наоборот», то мы получим образ положительного героя: человек 

умный, мягкий, отзывчивый и в то же время смелый, строящий 

благородные планы на будущее. Таков и сам А.С. Пушкин времён 

восстания декабристов. 

Находясь на Кубани в 1820г., А.С. Пушкин задумывает по-

эму о местном юноше, горце Тазите, которую называет именем 

своего героя. И опять образ положительного героя как бы спря-

тан, он преподносится читателю как антигерой, что соответ-

ствует мнению жителя гор: 

Где ж, – мыслит он, – в нем плод наук*, 

Отважность, хитрость и проворство**, 

Лукавый ум*** и сила рук? 

В нем только лень и непокорство****. 

........... 

Он только знает без трудов 

Внимать волнам*****, глядеть на звезды, 

А не в набегах отбивать 

Коней с ногайскими быками****** 

И с боя взятыми рабами******* 

Суда в Анапе******** нагружать. 

Антигерой выдвигает свои социальные ожидания и высту-

пает резонёром авторского видения положительного героя. Тазит 

на самом деле честен, романтичен, отрицательно относится к 

насильственным мерам воздействия на других людей. 

Антигерой М.Ю. Лермонтова в стихотворении «Дума» во-

площает представление автора об идеале через осознание героем 

бессмысленности бытия, невозможности достижения хорошо 

осознаваемого автором нравственного идеала: 



Русская классическая литература в аспекте лингвокраеведения …  

 

47 

К добру и злу постыдно равнодушны, 

В начале поприща мы вянем без борьбы; 

Перед опасностью позорно малодушны 

И перед властию – презренные рабы. 

........... 

Мы иссушили ум наукою бесплодной, 

Тая завистливо от ближних и друзей 

Надежды лучшие и голос благородный 

Неверием осмеянных страстей. 

Читай наоборот – и получишь положительный образ. 

Именно это действие должны произвести участники литератур-

ного вечера. Прийти они должны ещё и к выводу о том, что в XIX 

в. остро стоял вопрос об идеале, который по цензурным сообра-

жениям поэт не мог напрямую выразить в своём стихотворении. 

Из курса литературы студентам хорошо известна судьба русских 

классиков, которые в конце концов стали жертвами царской вла-

сти. 

Именно побывав на территории свободного от крепостниче-

ства Северного Кавказа, поэты-классики сумели заявить о своём 

гуманистическом идеале, хотя бы воспользовавшись антигероем 

как резонёром авторской позиции. 

Классики всегда современны, поскольку говорят о нас самих. 

Но до их мировидения нужно сознательно дорасти, поэтому к 

классикам надо возвращаться в течение жизни. Такое возвраще-

ние можно организовать разными путями. Наиболее приемлемый 

путь для студенческого контингента неязыкового вуза тот, кото-

рый связан с малой родиной (лингвокраеведческий). Человеку 

интересно всё, что связано лично с ним: его ближайшее окруже-

ние, место, где он живёт, его история, великие имена, которые с 

ним связаны. Именно этот интерес можно использовать для воз-

вращения в вузе к классической литературе. 



О.А. Гордиенко, Е.Н. Мизенко 
48 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Гордиенко О.А. Аксиологический подход к преподаванию ино-

странным студентам русского языка и литературы в поликультур-

ном пространстве Северного Кавказа // Русский язык и ономастика 

в поликультурном образовательном пространстве Юга России и 

Северного Кавказа: проблемы и перспективы / Сб. мат. ХI Между-

нар. научной конф., посвящ. памяти Засл. деятеля науки Адыгеи 

Розы Юсуфовны Намитоковой. Майкоп, 20–23 дек. 2017г. Майкоп: 

Изд-во: «Магарин О.Г.», 2017. СС. 149–152. 

2. Гордиенко О.А., Зиньковская В.Е. Формирование культурологичес-

кой компетенции иностранных студентов с использованием крае-

ведческих материалов // Научный журнал «Теория и практика 

общественного развития», № 17. СС. 176–178. 

3. Гордиенко О.А., Зиньковская В.Е. Художественный текст как учеб-

ный в аспекте лингвокультуры // «Фундаментальные исследова-

ния», № 9, 2012. Ч. 3. М.: Изд-во «Академия естествознания». СС. 

694–697. 

4. Русская классическая литература для иностранных студентов из 

СНГ. Северный Кавказ и Кубань в творчестве А.С. Грибоедова, 

А.С. Пушкина, М.Ю. Лермонтова: Учебное пособие / Сост. 

О.А. Гордиенко [и др.]. Под ред. Т.Л. Шапошниковой; ФГБОУ ВО 

«КубГТУ». Краснодар: Изд. дом «Юг», 2020, 250с. 

5. Шапошникова Т.Л., Трунова Е.А., Гордиенко О.А., Егорова А.Ю. 

Востребованность в студенческом возрасте обращения к гуманис-

тическим идеям художественной литературы как результат и на-

правленность духовного воспитания // «Современные проблемы 

науки и образования», № 5, 2019. С. 64. 

  



Русская классическая литература в аспекте лингвокраеведения …  

 

49 

RUSSIAN CLASSICAL LITERATURE IN THE ASPECT OF IN-

GUISTIC REGIONAL STUDIES AT LITERARY EVENINGS IN AN 

ENGINEERING UNIVERSITY 

O. Gordienko, 

gordienko-olga@yandex.ru, 

PhD in Pedagogy, Associate Professor at the Department of Russian 

Language, Kuban State Technological University, 

Krasnodar, Russia 

E. Mizenko 

men2010ua@gmail.com 

Postgraduate Student at Kuban State Technological University, 

Krasnodar, Russia 

ABSTRACT 

The article discusses the role of literary evenings in 

non-linguistic universities as a means of connecting 

Russian classical literature with local history, nature, 

and the image of youth depicted by prominent writers 

who visited the region. The study focuses on Kuban and 

the North Caucasus, highlighting the impressions of 

A.S. Griboedov, A.S. Pushkin, and M.Yu. Lermontov. 

A unified perspective of these authors is revealed in 

their depictions of the Caucasus and the positive hero. 

The article emphasizes the educational value of such 

events for both Russian and foreign students, while also 

addressing the methodological challenges of teaching 

classical literature outside philological faculties. 

Keywords: linguistic regional studies, Russian classi-

cal literature, positive hero, nature, engineering univer-

sity. 



 
50 

МЕХАНИЗМ ФОРМИРОВАНИЯ СМЫСЛА 

ЭПИТЕТНОГО КОМПЛЕКСА 

Сергей Анатольевич Губанов 

Д.ф.н., профессор кафедры философии ПГУТИ, Россия, Самара 

gubanov5@rambler.ru 

АННОТАЦИЯ 

В статье рассматривается проблема образования 

смысловых отношений в рамках эпитетного ком-

плекса, которые устанавливаются между признако-

вым его элементом и определяемым словом. Отме-

чается, что основой атрибутивных значений явля-

ется соположение ментальных пространств компо-

нентов эпитетного комплекса, что приводит к се-

мантическом сдвигам в значении атрибута. 

Ключевые слова: эпитет, эпитетология, эпитетный 

комплекс, семантика. 

 

Эпитетный комплекс все чаще становится предметом науч-

ного внимания лингвистов, литературоведов, культурологов, ко-

гнитивистов. Ученых интересует несколько аспектов изучения 

данного явления, а именно: с точки зрения когнитивистики, ка-

ким образом происходит наделение признаком того или иного 

объекта, каковы механизмы выбора свойства и его закрепления 

за объектом; с позиции лингвистики актуализируется проблема 

семантических преобразований в рамках эпитетного единства, 

изменение значения признакового элемента за счет трансформа-

ции его отнесенности к иному объекту и сочетаемостных 

свойств. 

Изучение идиостиля и идиолекта не может обойтись без ис-

следования специфики авторского мышления, вследствие чего 

актуальным является вопрос о закономерных, частотных языко-

вых средствах, участвующих в вербализации доминантных для 

писателя смыслов. На наш взгляд, одним из таких центральных 



Механизм формирования смысла эпитетного комплекса 

 

51 

механизмов, позволяющих выявить специфику идиостиля, вы-

ступает атрибутивный, шире – признаковый комплекс, или эпи-

тетный комплекс. 

Следует уточнить, что в работе эпитет понимается не в каче-

стве тропа, средства художественной выразительности, «орна-

ментального» компонента идиолекта, но в качестве вербализа-

тора ментальной процедуры наделения признаком, отчего его 

сущность и функционал намного расширяются. Эпитет неиз-

менно присутствует в сочетании с определяемым им словом, суб-

стантивом, поэтому его анализ всегда расширяется до минимум 

двух компонентов эпитетного ряда. Единство эпитета (признако-

вого элемента) и определяемого им слова (объекта эпитетации) 

номинируется эпитетным комплексом. Такого рода единство не-

случайно, поскольку авторская интенция способствует сближе-

нию в рамках одного словосочетания предмета и его признака. 

При этом признак может быть как внутренне присущим этому 

объекту, так и совершенно далеким ему. В связи с этим необхо-

димо отметить, что эпитетный комплекс – не чисто лингвистиче-

ское, но и когнитивное понятие; он представляет собой мен-

тально-вербальное единство двух компонентов признакового 

словосочетания, существующее здесь и сейчас. 

Исходя из признания эпитетного комплекса ментально-вер-

бальной единицей идиоостиля, встает вопрос о принципах фор-

мирования эпитетного значения, механизмах эпитетации. Суще-

ствуют более традиционные идиостили, мало экспериментирую-

щие с лексико-семантической сочетаемостью языковых единиц, 

остающихся в рамках общепоэтического словоупотребления. Од-

нако в большинстве случаев наблюдается авторская, идиостиле-

вая образная, окказиональная интерпретация признаков объек-

тов, в результате чего эпитетация происходит нестандартным 

способом. 

Эпитетный комплекс выступает когнитивным понятием, по-

этому изучается когнитивной лингвистикой, что расширяет по-

нимание эпитета, делая его базовым элементом идиостиля [1, 2, 

4, 5]. Семантическая природа прилагательных, составляющих 

ядерную часть признаковых элементов эпитетного комплекса, 



С.А Губанов. 
52 

многократно описывалась лингвистами, отметившими зыбкость, 

неустойчивость, «относительность» их значения [3, 6, 7, 8]. 

Формирование эпитетных комплексов происходит посто-

янно, поскольку потребность в характеристике объектов является 

основной логической операцией. Традиционной эпитетацией 

следует признать ту, в рамках которой объекту приписываются 

«подтвержденные опытом» свойства, эталонные, известные всем; 

считается, что они и есть объективные свойства предмета (стек-

лянная дверь). Однако в речи часто имеет место оценочное суж-

дение, в котором будут содержаться далеко не объективные свой-

ства объекта, а преимущественно те, что подмечены, выделены 

субъектом речи (душная комната; уютная комната; темная 

комната). В данном случае речь идет о семантическом сдвиге в 

эпитетном комплексе, проявляющемся в том, что признаковый 

элемент подбирается, исходя из нужного говорящему критерия 

(темная комната – в отличие от светлой, неудобная для прожи-

вания, и это качество выступает для него основным, хотя другие 

свойства могут вполне соответствовать стандарту), а также по ме-

тонимической логике. Последнее очень распространено в разго-

ворной речи: происходит рассогласование в сочетаемости опре-

деляемого слова и ожидаемого признака, характеризующего его. 

Набор таких признаков хранится в коллективной памяти носите-

лей языка в виде когнитивной матрицы; процесс извлечения при-

знака соположен потребности субъекта выявить нужное свой-

ство. При таком рассогласовании признак заимствуется из смеж-

ной ментальной области, т. е. из когнитивной матрицы близкого 

объекта; в речи оно почти не осознается, однако при лингвисти-

ческом анализе становится заметным (душная комната – наделе-

ние признаком происходит через отсылку к свойству, присущему 

не комнате как объекту объективного мира, а человеку, находя-

щемуся в ней и воспринимающему ее по данному свойству; ср. 

душный человек – очередной перенос признака, но обратный вы-

шеописанному: пространственность актуализируется и перено-

сится на психологическую характеристику). 



Механизм формирования смысла эпитетного комплекса 

 

53 

Метонимия признака достаточно хорошо изучена, в том 

числе на материале идиостиля (см. тексты М. Цветаевой, в кото-

рых содержатся многочисленные примеры метонимических эпи-

тетов не только речевого типа (печальные глаза), но и идиостиле-

вого, демонстрирующие логику расширения сочетаемости эпите-

тов с объектами эпитетации (ревнивые завитки ресниц) [1]. 

По мере увеличения семантической дистанции между мен-

тальными сферами объекта эпитетации и признакового элемента 

происходит моделирование более ярких метафорических и ме-

тафтонимических эпитетных комплексов [9]. Примерами таких 

процессов служат словосочетания, с одной стороны, такое, как 

печальный ветер (выражение печальный взгляд имеет метоними-

ческую природу, поскольку оба компонента эпитетного ком-

плекса относятся к одному ментальному пространству «человек» 

или выражение печальный дом также метонимическое, в котором 

сближаются по смежности ментальные сферы человека и его жи-

лища – «печальные жители дома»), построенное по принципу ме-

тафоризации цели ветер средствами отнесения его признака к да-

лекой от сферы натурфактов сфере человека; с другой стороны, 

такое, как корыстное равнодушие, которое произошло из конкре-

тизации абстрактной сущности за счет антропоморфизма, при 

этом наблюдается противоречивая семантика одушевления, ме-

тафоризации на основе метонимии (так называемая метафтони-

мия). 

При анализе идиостиля и идиолекта продуктивным высту-

пает анализ частотности использования эпитетных комплексов в 

целом, а также их типов, что проливает свет на авторские пред-

почтения и специфику его картины мира. Исследование эпитет-

ной парадигматики, т. е. совокупности семантических и образных 

типов эпитетных комплексов в творчестве писателя дает возмож-

ность реконструировать архитектуру смыслов его идиостиля. Та-

кая попытка была предпринята при анализе языка текстов М. 

Цветаевой, для которого не просто характерно частотное исполь-

зование признаковой лексики различных видов, но актуальна ав-

торская рефлексия относительно эпитетов и прилагательных. Та-



С.А Губанов. 
54 

кой анализ оказался возможным благодаря тому, что сам поэт по-

стоянно говорил о важности поиска эпитета (то есть одного точ-

ного слова), о специфике сочетаемостных свойств прилагатель-

ного и самого понятия качества как индивидуального свойства 

предмета, которое говорящий постоянно приписывает ему [1]. 

Необходимо отметить большой потенциал в исследовании 

эпитетных комплексов с когнитивных позиций. Это дает возмож-

ность иначе взглянуть на специфику идиостиля, понять законо-

мерности его построения, а также уточнить лингвистическую 

природу признаковых слов, в первую очередь имени прилага-

тельного, проследить эволюцию его семантики в речи, так как 

многие процессы образного характера выходят со временем за 

рамки креативного дискурса и становятся фактами речи. Общие 

для всех носителей языка когнитивно-семантические процессы 

смыслообразования являют себя на материале эпитетного ком-

плекса. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Губанов С.А. Когнитивно-семантическая концепция эпитетного 

комплекса в творчестве М. И. Цветаевой: автореферат дисс. … докт. 

филол. наук. Ставрополь, 2023, 49с. 

2. Губанов С.А. Когнитивная поэтика и когнитивное цветаеведение // 

Актуальные проблемы информатики, радиотехники и связи: Тези-

сы докладов на XXXI Российской научно-технической конферен-

ции (Самара, 01–02 февраля 2024г.). Самара: Издательство Поволж-

ского государственного университета телекоммуникаций и инфор-

матики, 2024. СС. 424–425. 

3. Зайнуллина Л.М. Лингвокогнитивные аспекты исследования адъек-

тивной лексики в разноструктурных языках: на материале русского, 

башкирского, английского, немецкого и французского языков: ав-

тореферат дисс. … канд. филол. наук. Уфа, 2004, 24с. 

4. Кубаева Ф.Р. О когнитивно-семантических параметрах сочетаемос-

ти признаковых слов с существительными в перенесенном эпитете 

// «Вестник Пятигорского государственного лингвистического уни-

верситета», № 1, 2009. СC. 111–115. 

5. Минахин Д.В. Исследование эпитета в когнитивном аспекте // «Ког-

нитивные исследования языка», № 11, 2012. СС. 700–703. 



Механизм формирования смысла эпитетного комплекса 

 

55 

6. Симонян Т.А. Семантика пространственных атрибутов в свете ког-

нитивного подхода. Прилагательные с параметром высоты: дисс. … 

канд. филол. наук. М., 2001, 184с. 

7. Степанова А.А., Большова А.Ю. Когнитивные характеристики эпи-

тетов в рассказах Т. Толстой // Актуальные проблемы языкознания. 

Краснодар: Кубанский государственный университет, 2017. СС. 

70–75. 

8. Сулименко Н.Е. Когнитивный аспект семантики русских прилага-

тельных // «Вопросы когнитивной лингвистики», № 2 (31), 2012. 

СС. 79–91. 

9. Устарханов Р.И. Метафтонимия в английском языке: интерпрета-

ционно-когнитивный анализ: автореферат дисс. … канд. филол. 

наук. Пятигорск, 2006, 21с.  

 

 

MECHANISM OF FORMATION OF THE MEANING  

OF AN EPITETH COMPLEX 

S. Gubanov 

Doctor of Philology, Professor at the Department of Philosophy 

of Povolzhskiy State University of Telecommunications and 

Informatics, Samara, Russia 

gubanov5@rambler.ru 

ABSTRACT 

The article considers the specifics of semantic organi-

zation in epithet complexes, focusing on their role in 

creating figurative meaning. The study analyzes the in-

terrelation between lexical semantics and stylistic func-

tion, as well as the mechanisms that ensure the integrity 

and expressiveness of the epithet complex in a literary 

text. 

Keywords: epithet, epithetology, epithet complex, se-

mantics. 



 
56 

ГОРОДСКОЕ ФЭНТЕЗИ КАК ВЕКТОР РАЗВИТИЯ 

СОВРЕМЕННОЙ ЛИТЕРАТУРЫ 

Светлана Витальевна Гусарова 

К. п. н., доцент Всероссийского государственного 

университета юстиции 

(РПА Минюста России), Москва, Россия 

Gusarova34141@gmail.com 

АННОТАЦИЯ 

В статье рассматривается возникновение творче-

ского диалога между фольклорной городской леген-

дой и жанром городского фэнтези. Анализируются 

особенности жанра городского фэнтези, выделя-

ются общие и сюжетообразующие мотивы. Авторы 

отмечают, что мир городского фэнтези воплощает 

попытку осознать роль и место человека в совре-

менной жизни через обращение к фольклору и ми-

фологической традиции. 

Ключевые слова: городская легенда, городское 

фэнтези, литературный жанр, аутентичность. 

 

В многообразии городского фэнтези можно найти все: лихие 

авантюры и приключения, детективные и любовные романы, 

криптоисторический триллер и элементы мистики, истории для 

подростков и старших читателей. Но главное, что ключевую роль 

в городском фэнтези играет именно город. Город – с его улицами 

и площадями, парками и транспортным коллапсом, но главное – 

с его жителями, его городскими легендами и городским фолькло-

ром. 

Городская легенда, как утверждает Д.К. Равинский, – это 

«словесное закрепление особого типа восприятия города, его «пе-

реживания» [6: 409]. Впервые такая трактовка образа города была 

предложена в работе английского литературоведа В. Ли «Италия. 

Genius Loci»: «У некоторых из нас места и местности становятся 

mailto:34141@gmail.com


Городское фэнтези как вектор развития современной литературы 

 

57 

предметом горячего и чрезвычайно интимного чувства. Совер-

шенно независимо от их обитателей и от их описанной истории 

они действуют на нас как живые существа, и мы вступаем с ними 

в самую глубокую и удовлетворяющую нас дружбу» [3: 11]. 

Городские легенды – это не просто примеры «устного проза-

ического рассказа, основным содержанием которого является 

описание возможных или реальных фактов прошлого» [5: 2]. Го-

родской фольклор обладает особой силой, которая интригует и 

захватывает, и сюжетом, претендующим на сенсацию. 

По мнению Ч. Хит, особая популярность городской легенды 

обусловлена не ее содержанием, а одинаковым психологическим 

воздействием, оказываемым на читателей, обусловленным во 

многом тем, что она воспринимается как нечто достоверное [8]. 

Каким бы фантастическим ни было повествование, рассказчик 

подчеркивает, что событие является подлинным и известным. 

Для этого используются внутритекстовые ссылки на реальность 

событий, а также указание времени и места действия (улицы, пло-

щади, дома, часовни и т.д.) 

Современная наука выделяет два подхода в изучении текста 

города. 

Первый – литературоведческий подход – развивает направ-

ление исследований, намеченное еще в начале ХХ века в работах 

Н.П. Анциферова, где изучению подвергаются литературные тек-

сты о городе, содержащие особые художественные коды и об-

разы, выявление которых направлено на «такую идею изучения 

города, как познание его души, его лика, восстановление его об-

раза как реальной собирательной личности» [1: 2]. 

Второй подход к изучению текста города, являясь логиче-

ским продолжением литературоведческого, получил свое направ-

ление развития благодаря трактовке Ю.М. Лотманом города, как 

«сложного семиотического механизма, генератора культуры», 

представляющего собой «котел текстов и кодов, разноустроен-

ных и гетерогенных, принадлежащих разным языкам и разным 

уровням» [4: 325]. 

С этой точки зрения текстом оказывается сама городская 

среда, поскольку в ней результаты исторической и культурной 



С.В. Гусарова  
58 

жизни оказываются закреплены с помощью архитектуры, топо-

нимики, фольклора и т.п. 

Городская среда является сложным переплетением простран-

ства, архитектуры, людей, предметов и имен, является особой 

знаковой системой, создающей текст города, который писатели 

пересказывают в жанре городского фэнтези. 

В журнале «Мир фантастики» выделяются следующие осо-

бенности городского фэнтези. 

Во-первых, действие происходит в современном городе. И 

населённый пункт должен играть в повествовании важную роль. 

Как отмечала белорусская писательница О. Громыко, если уж пи-

сать в жанре городского фэнтези, то стоит описывать тот город, 

который ты хорошо знаешь. Поэтому действие романа «Плюс на 

минус», который О. Громыко пишет с соавтором А. Улановым, 

разворачивается в Минске. Большинство фэнтезийных романов 

А. Белянина описывают город, откуда родом писатель, – старин-

ную жаркую Астрахань, где причудливо переплетаются тради-

ции востока и запада. В мрачной Москве конца 90-х годов ХХ 

века выходит из сумрака «Ночной дозор» С. Лукьяненко. 

Во-вторых, произведение в жанре городское фэнтези должно 

иметь мистический элемент, основанный на городской мифоло-

гии. При этом в порядке вещей, что среди людей (неважно, в от-

крытую или тайно) обитают сказочные и мифологические суще-

ства и представители фэнтезийных рас: вампиры, оборотни, 

эльфы. Например, в цикле сборников рассказов «Сказки старого 

Вильнюса» Макса Фрая действие разворачивается на мистиче-

ских улицах этого загадочного прибалтийского города, на вече-

ринках отдыхают сновидения, призраки затевают аферы с недви-

жимостью, в кафе подают пирожные с громом, а число улиц в го-

роде постоянно меняется. 

В-третьих, городское фэнтези часто использует мистические 

элементы как метафору для обсуждения реальных проблем 

нашего мира: социального расслоения, цен на жилье, полицей-

ской коррупции, эмиграции и навязывания культурных стереоти-

пов. Ярким примером может стать роман «Калечина-Малечина» 

Е. Некрасовой, в котором переплетаются фольклорные мотивы, 



Городское фэнтези как вектор развития современной литературы 

 

59 

волшебство, узнаваемая повседневность и горькие проблемы 

внешне вполне благополучного, но на деле никому не нужного 

ребенка. 

В-четвертых, для достижения правдоподобия очень тща-

тельно прописываются детали и реалии города, как один из ко-

дов, формирующих и фиксирующих городской текст. Так, читая 

«Третью тетрадь» Д. Вересова, мы оказываемся одновременно в 

двух временных пластах, что оказывается возможно благодаря 

главному «действующему лицу» романа – городу Санкт-Петер-

бургу. Язык книги непростой, в нем скрыты многочисленные ал-

люзии, отсылки к истории города. Например, главный герой, 

глядя в окно, видит, что «…внизу раскинулась Миллионная, вся 

еще во власти беспокойного душного сна, она лежала тихо, и 

только одинокий велосипедист, с маниакальной методичностью 

и сам того не подозревая, каждое утро совершал повторение бе-

шеной гонки юного Канегиссера от арки Главного штаба до про-

ходной парадной с выходом на набережную». Автор сознательно 

вместо современных названий улиц Петербурга использует 

названия старые, и вот уже мрачный Санкт-Петербург эпохи До-

стоевского и современный гламурный Питер переплетаются, 

смешиваются, проникают друг в друга. 

Пятой особенностью является эстетическая реальность анти-

номии бытового и фантастического, что формирует принцип 

двоемирия, когда при построении образа города привычные объ-

екты и локусы обретают новый смысл, заставляя в бытовом раз-

глядеть невероятное. Персонажи городского фэнтези живут в 

обоих мирах: и мистическом, и реальном, однако не всегда оди-

наково хорошо в них ориентируются. А порой герои могут от-

крывать один из миров одновременно с читателями. Как проис-

ходит в серии «Высшая Школа Библиотекарей. Магия книгоход-

цев» М. Завойчинской. 

Еще одной важной особенностью городского фэнтези явля-

ется то, что, с целью достижения правдоподобия, повествование 

в романах зачастую ведётся от первого лица, что позволяет чита-

телям ассоциировать себя с героем и глубже чувствовать его про-

блемы. 



С.В. Гусарова  
60 

Примеров российского городского фэнтези сегодня множе-

ство: на стыке РеалРПГ и городского фэнтези находятся серия 

«Волшебство не вызывает привыкания» А. Текшина и серия 

«Файролл» А. Васильева; прекрасные карельские пейзажи и го-

рода, страшные легенды про древних богов описывает нуарное 

фэнтези Е. Ершовой «Медвежье молоко»; гармоничную пропор-

цию между фэнтези, детективом, альтернативной историей пред-

ставляет роман В. Дашкевича «Граф Аверин»; остроумное и жут-

коватое фэнтези о потусторонних существах на Урале, чья мис-

сия – жить бок о бок с человеком и согревать остывающие города 

рассказывает в романе «Оккульттрегер» А. Сальников. 

С точки зрения культурологии городское фэнтези выступает 

как совокупность устойчивых, связных представлений и сужде-

ний об общественном бытии, жизни и деятельности, присущих 

членам конкретной этнической общности. Даже если эта общ-

ность существует только в воображении. 

Так силой воображения Макса Фрая был создан волшебный 

мир Лабиринтов Ехо, названный так в честь крупнейшего города 

могущественнейшего королевства. В Ехо не действуют законы 

нашего привычного мира, и там происходят странные убийства, 

в которых замешана магия. И не только магия. Тут и нечисть, спо-

собная влиять на разум людей, питающаяся их снами и страхами. 

Тут и беглые магистры тайных орденов, и восставшие мертвецы. 

Но, главное, что Ехо – это город-мечта, город, в котором хочется 

жить. Город, куда хочется возвращаться, «…хоть иногда, и обна-

руживать, что ветер с Хурона по-прежнему пахнет так же, как он 

пах в моих снах». Город, где прекрасно все: мозаичные тротуары, 

оранжевый сумрак уличных фонарей, невысокие старинные 

особняки – многим больше тысячи лет! – уютные трактиры и уз-

кие улочки Левобережья, широченный, застроенный домами вы-

сокий мост с громким названием Гребень Ехо. 

Многие и многие читатели влюбились в этот город навсегда. 

Книги серий «Миры Ехо», «Хроники Ехо» перечитывают под 

настроение, чтобы отвлечься от беспросветных серых будней. 

Когда-то Макс видел увидел Ехо во сне, но с тех пор этот город 



Городское фэнтези как вектор развития современной литературы 

 

61 

являлся в сновидения многим из нас. Не случайно последнее 

время Ехо заполняют толпы сновидцев. 

Умение создать вымышленную, но настолько привлекатель-

ную и убедительную реальность – это особый талант. Но все-таки 

чаще городское фэнтези характеризуется установкой на досто-

верность, для чего подробно описывается место действия и чаще 

всего отдается предпочтение реально существующим топонимам 

[2: 129]. 

Так, главным стержнем и полноценным героем произведе-

ний «Ведьмак», «Хранитель кладов» и «Отдел 15-К», принадле-

жащих перу современного писателя А. Васильева, является 

Москва. И не только потому, что действие происходит в совре-

менной Москве, начала ХХI века – с ее пробками, дороговизной, 

толчеей и скученностью. Но и потому, что в романах при описа-

нии как общеизвестных, так и не очень знаменитых столичных 

достопримечательностей происходит их переход в новые семио-

тические формы, план содержания знака расширяется, приобре-

тая дополнительные эмоциональные и смысловые компоненты. 

В серии «Отдел 15-К» мы оказываемся в самом сердце 

Москвы и вместе с «сыскными дьяками», как называет сотрудни-

ков спец отдела ОВД окрестная нечисть, обыскиваем сталинские 

высотки, исследуем площадь у трех вокзалов, спускаемся в за-

крытые линии метро и приобщаемся к истокам городских легенд. 

Мы знакомимся с Хозяином метро, (оказывается, и такой есть), 

который требует человеческих жертв, узнаем, что по Арбату ез-

дит таинственный голубой троллейбус, в который не стоит са-

диться, если ты не хочешь расстаться с жизнью, а выходя из 

школы, построенной на месте забытого кладбища, можно встре-

тить поджидающую тебя старуху, что уведет тебя дорогой за-

блудших душ. 

Но на границе дня и ночи стоят последователи Якова Вили-

мовича Брюса, «колдуна с Сухаревой башни» эпохи Петра Пер-

вого, который организовал службу по охране людей от нечисти, 

и до сих пор готов помогать сотрудникам бывшего тайного от-

дела Третьего Отделения Императорской канцелярии, а теперь 

Отдела 15-К ОВД г. Москвы. 



С.В. Гусарова  
62 

Их штаб находится в малоприметном особняке на Сухаревке. 

Причем этот дом сам решает, кто сможет найти его в переплете-

нии улиц, а кто бесконечно будет проходить мимо. Все дело в 

том, что в стены особняка встроены кирпичи из разрушенной в 

тридцатых годах Сухаревой башни, где в начале «осьмнадца-

того» века жил и работал сподвижник Петра I, легендарный уче-

ный, военный и, как считали современники, чернокнижник Яков 

Брюс. 

Знакомя читателя с буднями Отдела 15-К, автор проводит нас 

старинными сводчатыми подземными ходами, что примыкают к 

метро «Китай-город», рассказывает легенды Софьиной башни 

Новодевичьего монастыря, знакомит с историей реальной Лысой 

горы в Битцевском лесопарке, раскрывает тайны Басурманских 

склепов Введенского кладбища, где по ночам звенят цепи на мо-

гиле «доброго доктора Гааза». Герои книг с одинаковым интере-

сом исследуют зловещие секреты сталинских высоток и проводят 

время в деловом центре «Москва-Сити». А. Васильев не только 

максимально достоверно изображает пространство Москвы, но с 

любовью романтизирует образ столицы. В его романах мы видим 

тесное переплетение подлинных исторических личностей и обра-

зов, созданных фантазией автора; реальные улицы и скверы сто-

лицы, а также укромные уголки старой Москвы, затерявшиеся 

между временами. 

Таким образом, в жанре городского фэнтези сливаются во-

едино представления об историческом прошлом, генеалогиче-

ская память горожан и их мифологические представления о го-

родском пространстве. Благодаря этому усиливается глубина 

«переживания города». Авторы городского фэнтези по-новому 

переосмысливают, переживают фольклорно-мифологические 

традиции прошлого, создавая на их базе новую модель фантасти-

ческого мира современного города. Мы считаем, что используе-

мые авторами городские легенды представляют собой весьма 

ценный исторический источник, пусть не по событийной исто-

рии, но по исторической памяти, коллективным представлениям 



Городское фэнтези как вектор развития современной литературы 

 

63 

горожан. Поэтому знакомство через книги с историей и культур-

ным наследием столицы, помогает установить диалог между про-

шлым и настоящим. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Анциферов Н.П. Душа Петербурга. СПб., 1922. 

2. Асеева М.А., Гусарова С.В., Золкин А.Л. Волшебный и чарующий 

мир: взгляд на историю и будущее жанра фэнтези с позиции 

заинтересованного читателя. М.: «Русайнс», 2024. 

3. Ли В. Италия Genius Loci / под ред. П.П. Муратова. М.: «Юрайт», 

2021, 197с. 

4. Лотман Ю.М. Внутри мыслящих миров // СПб. «Семиосфера», 

2000. СС. 150–390. 

5. Майер А. С. Московские городские легенды как исторический 

источник (Историческая память и образ города) Автореферат дисс. 

…канд. ист. наук. М., 2008. 

6. Равинский Д.К. Городская мифология // «Современный городской 

фольклор», М., РГГУ, 2003. 

7. Сафрон Е.А. Жанр городской легенды как один из элементов 

поэтики городской фэнтези // «Филология и человек», № 3, 2017. 

СС. 139–147. 

8. Heath C. Emotional Selection in Memes: The Case of Urban Legends. 

Stanford University. Duke University. April 2001. [Эл. ресурс]. Режим 

доступа: http://pascalfroissart.free.fr/3-cache/2001-heath.pdf (Дата 

последнего обращения: 12.10.2024г.). 

  



С.В. Гусарова  
64 

URBAN FANTASY AS A VECTOR OF CONTEMPORARY LITER-

ATURE DEVELOPMENT 

S. Gusarova 

PhD in Pedagogy, Associate Professor at the All-Russian State 

University of Justice (RPA of the Ministry of Justice of Russia), 

Moscow, Russia 

Gusarova34141@gmail.com 

ABSTRACT 

The article examines the emergence of a creative dia-

logue between a folklore urban legend and the genre of 

urban fantasy. The features of the urban fantasy genre 

are analyzed, common and plot-forming motives are 

highlighted. The authors point out that the world of ur-

ban fantasy reflects an attempt to understand a person's 

role and place in modern life through an appeal to the 

folklore and mythological tradition. 

Keywords: urban legend, urban fantasy, genre of liter-

ature, authenticity. 



 
65 

ПОЭТИКА НОСТАЛЬГИИ У Б.Ш. ОКУДЖАВЫ 

Виталий Юрьевич Даренский 

Д. филос. н., профессор кафедры журналистики ЛГУ  

им. В. Даля, Луганск, Россия 

darenskiy1972@rambler.ru 

АННОТАЦИЯ 

В статье обоснован тезис о «поэтике ностальгии» 

как доминанте поэтического мира Б.Ш. Окуджавы. 

Для Б.Ш. Окуджавы сделать нечто предметом поэ-

тического взгляда – это значит, представить этот 

предмет или событие в модусе воспоминания. Поэ-

тическое воспоминание отличается от обычного 

житейского тем, что оно всегда имеет ностальгиче-

ский модус. Даны примеры и типология поэтиче-

ской ностальгии в текстах поэта. 

Ключевые слова: Б.Ш. Окуджава, поэтика, но-

стальгия, память, преображение. 

 

Поэтика Б.Ш. Окуджавы является нетривиальным предме-

том исследования в силу её многоаспектности – сочетания в ней 

разнообразных, иногда противоречивых элементов. В настоящее 

время наметилось два подхода к её исследованию, которые 

можно условно назвать макро- и микроанализом. Первый из них 

фиксирует общекультурные аспекты; второй – специфические 

языковые и образно-символические аспекты его поэтики. Первый 

подход представлен, в частности, в диссертации Р.Ш. Абельской 

«Поэтика Булата Окуджавы», где автор отмечает, что поэтике 

Б.Ш. Окуджавы свойственна «диалогичность в широком смысле: 

и как литературный прием, и как проявление поэтической “ком-

муникабельности” в процессе установления контакта со слуша-

телями и читателями, как диалог с самим собой» [1: 18]. Второй 

подход выражен, например, в следующем определении В.И. Но-

викова: «Поэтика Окуджавы – это поэтика гармонизированного 

сдвига на всех уровнях: стиховом, словесном, семантическом» [4: 



В.Ю. Даренский  
66 

24]. В свою очередь, прояснение этого определения предложил 

А.В. Кулагин: «При внимательном чтении можно выявить твор-

ческое обоснование едва ли не любого окуджавского алогизма. 

Мы здесь имеем дело с последовательной стилевой стратегией. 

Подобные алогизмы поэту нужны – они позволяют взглянуть на 

знакомые вещи непредвзято, в неожиданном ракурсе; в частно-

сти, именно в них и заключён тот самый гармонизированный 

сдвиг, о котором пишет Вл. Новиков» [3: 143]. Указанные под-

ходы и приведенные выше определения имеют большую науч-

ную ценность и являются основой для дальнейшего исследования 

поэтического наследия Б.Ш. Окуджавы. Вместе с тем, в них по-

чти не затронут другой важнейший – экзистенциальный – аспект 

его поэтики, т.е. её укорененность в определенном типе душев-

ного опыта, который определяет индивидуальный поэтический 

взгляд на мир. Каким образом можно определить этот аспект? 

При определении экзистенциального аспекта поэтики 

Б.Ш. Окуджавы в первую очередь стоит исходить из особой роли 

памяти в его поэзии, а именно, особой роли ностальгического 

воспоминания в ней. Последнее фактически является одной из до-

минант его поэтического мира. Можно сказать, что для Б.Ш. 

Окуджавы сделать нечто предметом поэтического взгляда – 

это значит, представить этот предмет или событие в модусе 

воспоминания. Так построено его поэтическое мышление. В свою 

очередь, поэтическое воспоминание отличается от обычного жи-

тейского тем, что оно необходимым образом имеет ностальгиче-

ский модус. При этом стоит отметить, что ностальгия – это 

весьма парадоксальное экзистенциальное состояние. Этот осо-

бый парадоксальный аспект ностальгии можно лучше понять, 

например, отталкиваясь от следующего известного четверости-

шия А.С. Пушкина: 



Поэтика ностальгии у Б.Ш. Окуджавы 

 

67 

Сердце в будущем живет; 

Настоящее уныло: 

Всё мгновенно, всё пройдет; 

Что пройдет, то будет мило. 

Парадокс здесь состоит в том, что «что пройдет, то будет 

мило» – именно потому, что «сердце в будущем живет», а «насто-

ящее уныло» и мгновенно проходит. Тем самым, то будущее, ко-

торым живет сердце – это не просто будущее как таковое, но 

именно будущие воспоминания о прошедшем прошлом. Про-

шлое, пока оно еще было текущим настоящим, было лишь уныло 

и мимолетно (поскольку «сердце в будущем живет»), но стоило 

ему пройти и закончиться, как оно сразу стало милым. Таков эк-

зистенциальный исток ностальгии. 

Актуализация ностальгии локализирована в определенных 

культурных эпохах. В исследовании С.Ю. Бойм «Будущее но-

стальгии» [6], отмечается: «Ностальгия – это не локальная рос-

сийская болезнь, противостоящая глобальным процессам, а фе-

номен мировой культуры; история ностальгии тесно связана с ис-

торией прогресса и Нового времени… Это – утопия, обращенная 

не в будущее, а в прошлое… Однако сама потребность в носталь-

гии исторична. Она может быть защитной реакцией, ответом на 

переходные периоды истории. Ностальгия ищет в прошлом той 

стабильности, которой нет в настоящем», тем самым, пытаясь 

«превратить историческое время в мифологическое простран-

ство» [2: 115]. Происходя от греческих слов – nostos и algia, что 

буквально означает «тоску по дому», это понятие подразумевает 

символический «дом» как место бытийной укорененности чело-

века. Понятие «ностальгия» было введено в оборот швейцарского 

врачом Иоганном Хофером в 1688 г. для обозначения особого 

психологического расстройства людей, оказавшихся вдали от ро-

дины. Впрочем, «к концу XVIII века симптомы ностальгии ста-

новятся более серьезными… Как выяснилось, возврат на родину 

не всегда излечивал, а часто даже ухудшал состояние пациента. 

Немецкий поэт Новалис писал, что поэзия и философия основаны 

на ностальгии, но не по детству отдельного человека, а по детству 



В.Ю. Даренский  
68 

человечества. Проблема ностальгии в том, что nostos ее неуловим 

и недосягаем… В XIX веке ностальгия из физического недомога-

ния превращается в экзистенциальную метафору… Она сыграла 

важную роль в рождении национального самосознания» [2: 117]. 

Как известно, ностальгия – непременный атрибут «романти-

ческого» настроения. С точки зрения сущности ностальгии, это 

совершенно закономерно, поскольку романтик – это тот, кто вы-

страивает свой мир из «материала» собственной души, и поэтому 

естественно, что «кристаллизуется» этот личностный мир, в 

первую очередь, в воображаемом прошлом. Однако само про-

шлое, становясь предметом воображения, перерабатывающим 

реальные события по своим особым законам, становится именно 

ностальгическим прошлым. 

Уже сама «визитная карточка» поэзии Б.Ш. Окуджавы – его 

«арбатский миф» – это самое яркое выражение ностальгического 

мышления. Он сам признается: «Я выселен с Арбата и прошлого 

лишен» [5: 258]. Эта «лишенность прошлого» – также один из ас-

пектов ностальгии, который и заставляет поэта воссоздавать про-

шлое в своем поэтическом воображении. Сам ностальгический 

«Арбат» у Б.Ш. Окуджавы – это не столько реальная улица, 

сколько идеальный топос бытия, это его «рай, замаскированный 

под двор» [5: 194]. Такова естественная «логика» ностальгии. 

Ностальгическое воспоминание у Б.Ш. Окуджавы стано-

вится хранилищем бытия и противостоит топосу смерти и забве-

ния. Последний переживается поэтом очень остро, о чем можно 

судить, например, по таким его строкам: «Все кончается неумо-

лимо. / Миг последний печален и прост» [5: 257]; «Шуршат, шур-

шат карандаши / за упокой живой души» [5: 152]; «Годы прошли, 

да похвастаться нечем. / Те же дожди, те же зимы и зной» [5: 155]; 

«Пусть жизнь короткая проносится и тает» [5: 196] и др. 

Ностальгия – это особое душевное усилие воскрешения про-

шлого уже в его особом модусе: не только поэтическом, но и эк-

зистенциальном, т.е. преображающем и человеческую память, и 

человеческую душу, давая ей новый опыт и оставляя в ней новый 

неизгладимый след. Ностальгия – это «достраивание» опыта про-

шлого до ощущения вечности. 



Поэтика ностальгии у Б.Ш. Окуджавы 

 

69 

Сам Б.Ш. Окуджава исповедовал именно такое понимание 

ностальгии: 

Но, средь крови и разлук, 

целый мир полузабытый 

перед нами ожил вдруг. 

Был он теплый и прекрасный... [5: 220]. 

Когда оживает «полузабытый мир», он проходит через особое 

преображение в душе человека и поэта, являя до поры до времени 

скрытую в нем необыденную красоту. «Тайна» ностальгии, напри-

мер, раскрывается при созерцании фотографий старых друзей: «И 

не муки и не слезы / остаются на виду, / и не зависть и беду / выра-

жают эти позы, / не случайный интерес / и не сожаленья снова... / 

Свет – и ничего другого, / век – и никаких чудес» [5: 156]. 

«Свет – и ничего другого» остаются на этих фотографиях, 

потому что все обыденное остается в прошлом, а ностальгия за-

печатлевает уже неизменный, вечный лик людей. В этом отноше-

нии ностальгия, по сути, совпадает с сущностью искусства как 

такового. 

Поэт удивляется чуду человеческой жизни: «Мгновенно 

слово. Короток век. / Где ж умещается человек? / Как, и когда, и 

в какой глуши / Распускаются розы его души?» [5: 158]. Это сам 

«короткий век» человека дает для этого опыт: «Все слабее запах 

очага и дома, / молока и хлеба. / Где-то под ногами и нал голо-

вами – / лишь земля и небо» [5: 204]. Один из аспектов этого зем-

ного опыта состоит в том, что каждая потеря – это одновременно 

и приобретение: 

Зачем ладонь с повинной ты на сердце кладешь? 

Чего не потеряешь – того, брат, не найдешь [5: 182]. 

Почему же так получается? Потому что жизнь движима 

надеждой и любовью: первая из них лежит в истоке жизненного 

пути, а вторая – это её итог и завершение: 



В.Ю. Даренский  
70 

Жизнь длиннее, чем надежда, 

но короче, чем любовь [5: 211]. 

Когда потеря или разлука становится приобретением (опы-

том любви и благодарности), тогда и возникает ностальгия и по-

этическое (ностальгическое) переживание прошлого. 

Самое крайнее проявление опыт ностальгии имеет в воспо-

минаниях о войне. У Б.Ш. Окуджавы он передан с удивительной 

психологической точностью, в очень простом (почти в стиле «Ва-

силия Тёркина») стихотворении, передающем парадоксальность 

этого переживания: 

Мы не будем наши раны 

пересчитывать опять. 

Просто будем, как ни странно, 

улыбаться и молчать... 

 

Это тоже вдохновенье... 

Но, склонившись над столом, 

на какое-то мгновенье 

все же вспомним о былом: 

 

над безумною рекою 

пулеметный ливень сек, 

и холодною щекою 

смерть касалась наших щек [5: 218]. 

Или так, как в стихотворении «Путешествие в памяти»: «Я 

выжил. Я из пекла вышел. / Там не оставил ничего. / Теперь живу 

посередине / между войной и тишиной... / Но в озаренье этом 

странном, / в сиянье вещем светляка / счастливые былые люди / 

мне чудятся издалека: / высокий хор поет с улыбкой, / земля от 

выстрелов дрожит, / сержант Петров, поджав коленки, / как ново-

рожденный лежит» [5: 178–179]. Сравнение убитого с новорож-

денным – это сколь тяжелый для понимания, столь же и мистиче-

ски глубокий символ. Смерть как рождение в вечность у Б.Ш. 

Окуджавы уже не имеет своего первичного религиозного смысла, 



Поэтика ностальгии у Б.Ш. Окуджавы 

 

71 

однако сохраняет смысл приобщения человека к вечности. Сама 

ностальгия – это не что иное, как символическая смерть и вос-

кресение прошлого в благодарной человеческой памяти. 

А сам вспоминающий это теперь уже навсегда живет «посе-

редине между войной и тишиной» – потому что война как самое 

предельное проявление конечности земного бытия неизбежно об-

ращает душу к её внутренней тишине. Это ярко выражено в об-

разной связке: когда «земля от выстрелов дрожит» – некий «вы-

сокий хор поет с улыбкой». Какой это хор? Для религиозного по-

эта это был бы хор ангельский, принимающий новопреставлен-

ные души, а для Б.Ш. Окуджавы – это хор самих этих душ, совер-

шающих жертвенный подвиг. 

Итоговая «поэтическая формула» Б.Ш. Окуджавы, которая 

особенно пронзительно звучит в её известном песенном исполне-

нии, выражая его внутреннее мироощущение: 

То берег – то море, то солнце – то вьюга, 

то ангелы – то воронье... 

Две вечных дороги – любовь и разлука – 

проходят сквозь сердце моё [5: 245]. 

Таково антиномическое мироощущение, заключенное в но-

стальгии. Эта «вечная дорога» жизни – не что иное, как опыт пре-

ображения прошлого светом ностальгии, превращения его в опыт 

любви, добра и живого ощущения вечности. Поэтика носталь-

гии – важнейший опыт человека ХХ века, удивительно тонко пе-

реданный в поэзии Б.Ш. Окуджавы. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Абельская Р.Ш. Поэтика Булата Окуджавы: истоки творческой 

индивидуальности: автореферат дис. ... кандидата филологических 

наук: 10.01.01 / Ур. гос. ун-т им. А.М. Горького. Екатеринбург, 

2003, 20с. 

2. Бойм С.Ю. Будущее ностальгии // «Неприкосновенный запас», № 3, 

2013. СС. 113–121. 

3. Кулагин А.В. Лирика Булата Окуджавы: научно-популярный очерк. 

Изд. 2-е, перераб. М.: «Булат», 2019, 178с. 

4. Новиков В.И. Место Окуджавы в ряду русских поэтических клас-

сиков // Творчество Булата Окуджавы в контексте культуры ХХ в.: 



В.Ю. Даренский  
72 

Материалы первой Международной научной конференции, посвящ. 

75-летию со дня рождения Булата Окуджавы (19–21 ноября 1999г., 

Переделкино). М.: «Соль», 2001. СС. 23–26. 

5. Окуджава Б. Стихотворения. М.: «Советский писатель», 1984, 

272с. 

6. Boym S. The Future of Nostalgia. N.Y., 2001. 

 

 

THE POETICS OF NOSTALGIA BY B. OKUDZHAVA 

V. Darensky 

PhD, Professor of the Department of Journalism at V. Dahl Lugansk 

State University, Lugansk, Russia 

darenskiy1972@rambler.ru 

ABSTRACT 

The article substantiates the thesis about the “poetics of 

nostalgia” as the dominant feature of the poetic world 

of B. Okudzhava. For B. Okudzhava, to make some-

thing the subject of a poetic gaze means to present this 

object or event in the mode of memory. Poetic memory 

differs from ordinary everyday memory in that it always 

takes on a nostalgic mode. Examples and typology of 

poetic nostalgia in the poet’s texts are provided. 

Keywords: B. Okudzhava, poetics, nostalgia, memory, 

transformation. 



 
73 

ОККАЗИОНАЛЬНЫЕ НАРЕЧИЯ  

КАК ВЫРАЗИТЕЛЬНЫЙ ПРИЁМ В СОВРЕМЕННОЙ 

ХУДОЖЕСТВЕННОЙ РЕЧИ 

Анна Владимировна Дегальцева 

Д.ф.н., профессор кафедры русского языка, речевой 

коммуникации и русского как иностранного Саратовского 

государственного университета имени Н.Г. Чернышевского, 

Саратов, Россия 

deganna@mail.ru 

АННОТАЦИЯ 

В русской прозе и поэзии второй половины ХХ – 

начала ХХI вв. окказиональные наречия являются 

индивидуально-авторским средством художествен-

ного описания (с их помощью создаются портреты, 

пейзажи, выражается эмоциональное состояние ге-

роев повествования). Такие наречия подвергаются 

изменению морфемного состава, процессу деадвер-

биализации или образуются окказиональными спо-

собами. 

Ключевые слова: окказионализмы, окказиональ-

ные наречия, наречие, современная русская литера-

тура. 

Слово в художественной речи обладает эстетической значи-

мостью и образностью. Художественная речь, «ориентированная 

на свободу языковых экспериментов, во многом противостоит 

стандартам мировосприятия, которые диктуются привычными 

языковыми структурами, в частности, предсказуемостью лекси-

ческих и грамматических связей в речи» [2: 6]. 

Чтобы сделать текст максимально выразительным и запоми-

нающимся, поэты и писатели изобретают собственные, индиви-

дуально-авторские слова, для обозначения которых в науке ис-

пользуется целый ряд названий: окказионализмы, художествен-

ные / творческие неологизмы, эгологизмы, индивидуально-автор-



А.В. Дегальцева  
74 

ские новообразования, произведения индивидуального речетвор-

чества, эфемерные инновации и др. [1]. В данной работе для обо-

значения таких слов мы будем придерживаться наиболее распро-

странённого в лингвистике термина окказионализм. 

М.А. Пахомова определяет индивидуально-авторские слова 

как «речевые новообразования, впервые встреченные на страни-

цах текста <…> и не отмеченные в словарях национального 

языка, соответствующего данному автору по времени, как пра-

вило, живущие только в данном тексте и поэтому обладающие 

признаком необычности, новизны, но имеющие потенциальную 

возможность превратиться в факты языка при благоприятных 

условиях» [4: 80]. Окказионализмы обладают набором отличи-

тельных признаков, а именно: невоспроизводимостью («твори-

мостью»), «постоянной» новизной, тесной связью с контекстом, 

экспрессивностью, номинативной факультативностью и, как пра-

вило, производностью [1, 3, 4]. 

Следует заметить, что окказионализмы – средства художе-

ственной выразительности, к использованию которых склонны 

далеко не все писатели и поэты. Наблюдения показывают, что 

среди индивидуально-авторских слов наречия встречаются 

крайне редко, в отличие от существительных или прилагатель-

ных. Именно поэтому в рамках данной работы хотелось бы рас-

смотреть окказиональные адвербиальные единицы как средства 

создания художественного образа. Материалом исследования 

служат русскоязычная проза и поэзия второй половины ХХ – 

начала ХХIвв., поскольку этот период времени знаменуется сме-

лыми литературными экспериментами и обновлением художе-

ственного языка. 

Как показывают наши наблюдения, окказиональные наречия 

выполняют в художественном тексте несколько важных эстети-

ческих задач: создают экспрессивный образ, наполняя повество-

вание пульсирующей энергией живого и неповторимого слова, 

пробуждают в сознании читателя смысловые и звуковые ассоци-

ации, выражают авторскую оценку предмета речи, определяют 

ритмический рисунок текстового полотна. 



Окказиональные наречия как выразительный приём в современной … 

 

75 

Использование окказиональных наречий – один из приёмов 

языковой игры, призванной выразить эмоционально-оценочное 

отношение автора к изображаемой им действительности. Среди 

окказиональных адвербиальных лексем в художественной прозе 

и поэзии преобладают наречия образа действия, поскольку 

именно они наделены значительным изобразительно-вырази-

тельным потенциалом: Вселенная расширяется. / Все уродства, 

как розы Шираза, / диафрагмово расширяются (А. Вознесен-

ский. Экспортируйте орхидеи, а не кокаиновый порошок!). 

Окказиональные наречия используются, как правило, при 

описании: они служат средством речевого портретирования или 

изображения пейзажа: Благодарю тебя, Создатель, / Что сшит 

не юбочно, а брючно <…> (И. Губерман. Благодарю тебя, Созда-

тель…); <…> жмурик Нолика победил, / одноглазо сестер пугая, 

/ зажмуренный 01 (А. Вознесенский. Смерть Нолика); Рассвет 

скользил, сазанно сизоват / в замшелый скит сквозь щели ставен 

(Е. Евтушенко. Баллада о схимнике); Заговоренная вода, / Зу-

бовно льдистая, ломотная <…> (Э. Стефанович. Между наукой 

и чудом); Вечный маргинал, / Закат заходит к нам по-фортин-

брасски: / Когда уже всё кончено (Н. Бельченко. Есть сумерки в 

любом квартале…). 

Кроме того, индивидуально-авторские наречия характери-

зуют состояние героя повествования: Хочу смотреть на всё спо-

койно и людимо, / Когда себя проходишь мимо… (Н. Бельченко. 

Карман имен). Они могут выражать как постоянный, так и вре-

менный признак: Но в сене, нацелованно тиха, / дыша ещё пре-

рывисто и влажно, / лежала девка жарко и вальяжно, / кормя из 

губ малиной пастуха (Е. Евтушенко. Баллада о схимнике). 

Выразительность окказионального слова усиливается благо-

даря включению его в сочинительный ряд: Куснуть – и то 

опасно: / Жить подноготно, скрытно и безгласно, / И втоп-

танно до ихних каблуков (А. Дидуров. Вариации); И безгубно, 

очеглазно / Все доверила секреты <…> (Я. Ветров. Якорь моих 

ветров). 



А.В. Дегальцева  
76 

В лирике окказиональные наречия нередко становятся тем 

выразительным средством, которое определяет ритмический ри-

сунок и рифму: На улице, если не строем, всяково. / Слякотно, 

пешеходно, часами скроено. / Ударения сердца, шаги неодина-

ковы. / Только светофоры трёхстопно устроены (А. Орлов. 

Ритм жизни). 

Рассмотрим, какими способами чаще всего образуются инди-

видуально-авторские наречия. 

В художественном тексте окказиональные наречия активно 

образуются от основ относительных прилагательных, при этом 

они наделяются богатыми изобразительно-выразительными воз-

можностями качественной лексики: В добротных фуражках 

Добрыни Никитичи / Стоят на трибунах иконно <…> (И. Ела-

гин. В добротных фуражках Добрыни Никитичи...); Мне не хва-

тает камертона <…>, / Который бы меня признал / И, аму-

летно охраняя, / Поверил, что и я такая (Н. Бельченко. Как С.-

Пб, хочу смотреть…); Центральная улица богатого посёлка была 

террасно застроена виллами (Д. Рубина. Белая голубка Кор-

довы). 

В основе окказиональных наречий могут лежать существую-

щие в языке модели: например, наречие врасплёск образуется по 

модели слова взахлёб в-…- : Это росы взахлёб, как врасплёск 

вдохновенье (Н. Порошин. Каталог смятенной души). 

Как справедливо отмечает Ю.Н. Папула, большинство окка-

зиональной лексики строится по стандартным языковым моде-

лям, однако наибольший интерес для исследователя представ-

ляют лексические единицы, выстроенные по нестандартным сло-

вообразовательным образцам [3]. В художественной речи фунда-

ментом индивидуально-авторских адвербиальных лексем не-

редко служат окказиональные модели. Так, индивидуально-ав-

торские наречия могут образовываться от основы существитель-

ного с помощью конфиксов бес-…-но и без-…-но: Безадресно. 

Безавторно (Л. Воробьева. Сдаться «нет», не ответив «да»); И в 

голове бесстрочно и бессловно (Н. Возжаева. Бессловно). 



Окказиональные наречия как выразительный приём в современной … 

 

77 

Другим окказиональным способом образования наречий яв-

ляется депрефиксация. Это довольно распространённый как в 

прозаическом, так и в поэтическом тексте способ переосмысле-

ния структуры наречия: Брат мой! Жить надо! Жить! Жить 

тихо и предвиденно… Жить надо положительно… (Н. Арденс. 

Ссыльный № 33); И осень кончилась пробудно / В массивный чер-

ный телефон (А. Нежебуд. Пан); И жданно, и гаданно (название 

стихотворения Н. Лёзер), … Как сон во сне, / Избывно шаток, / 

На плащанице на стене / Химерной плоти отпечаток (А. Жари-

ков. Обращение камней). 

В художественном тексте творчески преображается морфем-

ная структура наречий: они наделяются аффиксами, нетипич-

ными для существующих в литературном языке адвербиальных 

слов: Никогда ещё так мучительно, так неистово не хотелось 

ему всех вдруг увидеть: и братьев Андрюшу и Николю, и сестер, 

столь отъединенно живших, Вареньку и Верочку, и маленькую 

Сашеньку (Н. Арденс. Ссыльный № 33); <…> лётчики стояли не 

шелохнувшись, будто окаменелые, и только плотно сцепленные 

губы, решительно нахмуренные брови да исподлобно горевшие 

взгляды говорили о том, что они сделают всё, о чем бы ни попро-

сила их эта несчастная женщина (Ю. Белостоцкий. Прямое по-

падание). 

Кроме того, адвербиализованные предложно-падежные 

формы могут подвергаться обратному процессу – деадвербиали-

зации, которому способствует структурная, семантическая и 

функциональная близость существительных и наречий. Деадвер-

биализация представляет собой «окказиональное образование су-

ществительных путем семантической переоценки морфемного 

материала наречий, когда деривационные морфемы (приставки и 

суффиксы) или их эквиваленты (в наречных выражениях) отож-

дествляются говорящими с предлогами и флексиями» [5: 260]. 

Она оживляет внутреннюю форму слова и способствует созда-

нию запоминающегося эстетического образа: До слабого рас-

светного поздна / творится, при мерцании огарка, / печальное 

признание письма (Б. Ахмадулина. Глубокий обморок); Будет 



А.В. Дегальцева  
78 

больно по правде, / Не по чьей-то наслышке (В. Мишле. При-

землиться пора); Восвоясях, то есть в столовой, нас ожидал 

скромный завтрак из картофельных котлет с грибной начинкой 

и изобильно вьющимися над ними осами (О. Громыко. Житие 

мое). В процессе деадвербиализации наблюдается искажение 

морфемного состава наречия, преобразование адвербиальной 

лексемы в отдельные окказиональные словоформы: Ангел по-

слушно кивает и улетает в свои яси (В. Душаков. Светлые лич-

ности); Кто бы взял её, “милую”, в руки!? / Да в за шею от нас 

бы прогнал... (А. Гусев. Жду, когда кончится эта разлука). 

В художественной прозе и поэзии окказиональный характер 

приобретает и сравнительная степень наречий. Так, компаратив 

стыднее отражает навязчивую, пульсирующую в строках А. Воз-

несенского боль: Ноет стыднее болезни дурной неистребимая, / 

молодая боль, именуемая душой! (А. Вознесенский. Затосковала 

душа, охромела). Животная злоба, которую пытается сдержать 

лирическая героиня Н. Делаланд, выплёскивается на страницы 

словами волче, волчее, зубее, глазей: я сегодня играю, как в сказке, 

/ и чем дальше, тем волче, волчее, зубее, глазей / опускаю глаза, 

потому что в них отсветы пляшут / этой яростной лжи, разры-

вающей собственный зев (Н. Делаланд. Непотребная тварь, я 

молчу…). На такие творческие эксперименты со словом, свой-

ственные прежде всего поэзии, обращают внимание Н. Г. Бабенко 

[1] и Л. В. Зубова [2]. 

Безусловно, идиостиль автора накладывает отпечаток на вы-

бор способов образования окказиональных наречий. Так, в поэ-

зии А. Вознесенского и Е. Евтушенко окказиональные наречия 

образуются по существующим в языке моделям чересступенчато: 

непосредственно от основ существительных, минуя относитель-

ные прилагательные: диафрагма → диафрагмово, колокол → ко-

локольно, сазан → сазанно, ирис → ирисно и др. В прозе 

А. Азольского и Д. Рубиной наблюдается стремление к созданию 

составных наречий, описывающих состояние героя или окружа-

ющего его мира: А по мне, так даже и лучше: по крайней мере, 

все выглядит семейно-естественно; Там, за вершиной ближай-



Окказиональные наречия как выразительный приём в современной … 

 

79 

шей горы, акварельно-туманно проступали другие гребни; Ого-

нёк пыхнул и встал, ровно-весело подрагивая, готовый держать 

вахту целые сутки (Д. Рубина. Белая голубка Кордовы); <…> 

продолжая разнеженно-мечтательно улыбаться, <…> он, – 

среди сошедших с автобуса русских, одной крови с ним людей, – 

опознал того, кто уже нацелен на него <…> (А. Азольский. Мо-

нахи); На неё он и напустил Галину Костандик, а та мгновенно 

оценила обстановку, надменно-суховато кивнула Марине, чтоб 

потом разлиться радостью: «Мы вам так рады, так рады...» (А. 

Азольский. Лопушок). 

Таким образом, в прозе и поэзии второй половины ХХ – 

начала ХХI вв. наречия творчески переосмысляются: подверга-

ются изменению морфемного состава, деадвербиализации, обра-

зуются окказиональными способами или строятся по окказио-

нальным моделям. Такие преобразования позволяют наречиям 

гармонично вплетаться в живую ткань текста, отвечая художе-

ственным задачам его творца. Окказиональные наречия высту-

пают средством словесной живописи: с их помощью создаются 

портреты, пейзажи, отражаются душевные волнения лирических 

героев, задаётся ритмический рисунок повествования. Отражая 

индивидуально-авторские ассоциации, адвербиальные лексемы 

наделяются значительным изобразительно-выразительным по-

тенциалом и перлокутивным эффектом. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Бабенко Н. Г. Окказиональное в художественном тексте. Структур-

но-семантический анализ: учеб. пособие. Калининград: Калинингр. 

ун-т, 1997, 84с. 

2. Зубова Л. В. Грамматические вольности современной поэзии, 1950–

2020. М.: «Новое литературное обозрение», 2021. 529с. 

3. Папула Ю. Н. Окказионализмы новейшего времени: структурно-се-

мантический и функционально- прагматический аспекты: автореф. 

дис. канд. филол. наук. Ростов н/Д., 2005. 28с. 

4. Пахомова М. А. Окказиональные слова и словари окказионализмов 

// «Рема», 2013. СС. 79–87. 

5. Петрова Н. Е. Межчастеречная ретранспозиция: лингвистическая 

база и речевые разновидности явления // «Вестник Нижегородского 



А.В. Дегальцева  
80 

университета им. Н.И. Лобачевского. Сер.: Филология. Искусство-

ведение», № 2, 2009. СС. 259–264. 

 

OCCASIONAL ADVERBS AS AN EXPRESSIVE 

TECHNIQUE IN MODERN ARTISTIC SPEECH 

А. Degaltseva 

Doctor of Philology, Professor at theDepartment of Russian 

Language, Speech Communication and Russian as a Foreign 

Language of Saratov State University named after N. Chernyshevsky, 

Saratov, Russia 

deganna@mail.ru 

ABSTRACT 

In Russian prose and poetry of the second half of the 

XX – early XXI centuries occasional adverbs are an in-

dividual author's device of artistic description (they are 

used to create portraits, landscapes, and to convey the 

emotional state of narrative characters). Such adverbs 

undergo a change in morphemic composition, a process 

of deadverbalization, or are formed in occasional ways. 

Keywords: occasionalisms, occasional adverbs, ad-

verb, modern Russian literature. 



 
81 

БУДДИЙСКИЕ МОТИВЫ В СБОРНИКЕ МИХАИЛА 

СИНЕЛЬНИКОВА «ПОЗДНЯЯ ЛИРИКА» 

Леонид Викторович Дубаков 

К.ф.н., доцент Центра русского языка Университета МГУ-

ППИ в Шэньчжэне, 

Шэньчжэнь, КНР 

dubakov_leonid@mail.ru 

АННОТАЦИЯ 

В статье, в рамках большого исследования, посвя-

щённого «буддийскому тексту» современной рус-

ской литературы, анализируются идеи, проблемы, 

образы и мотивы буддизма в сборнике М.И. Си-

нельникова «Поздняя лирика». Поэт в нём осмыс-

ляет и переживает проблему экзистенциального вы-

бора, обусловленного спецификой буддийской со-

териологии; на основе путешественного характера 

своей лирики создаёт образ сакральной, «пустот-

ной» буддийской географии; обозначает возможно-

сти религиозного сближения различных культур. 

Ключевые слова: Михаил Синельников, сборник, 

буддизм, буддийский текст, нирвана, пустота, рели-

гиозная проблематика. 

Михаил Синельников – поэт широкой географии и мировоз-

зренческого окоёма. При этом как творец он чрезвычайно плодо-

творен и тематически разнообразен. Среди этой широты и разно-

образия одним из важнейших, повторяющихся тематических 

комплексов его поэзии является буддизм. 

Так, в центре сборника «Священный вечер», в котором поме-

щены стихотворения об Индии, написанные с 1982 по 2006 год, 

обозначаются, по ощущению автора, две главные проблемы, свя-

занные с буддийской религией. Это, во-первых, осмысление кон-

цепции перерождения, где он во многом идёт за Н.С. Гумилёвым 

(«Прапамять», «Память», «Заблудившийся трамвай»), который 



Л.В. Дубаков  
82 

понимал перерождение не только в смысле существования мно-

гих, предыдущих жизней, но и как значимые повороты судьбы в 

одной, настоящей жизни. При этом герой Синельникова, в отли-

чие от гумилёвского героя, принимает ретроспективное восста-

новление своей личной истории не как отчаянное самонахожде-

ние во временах и пространствах, но как уверенное обнаружение 

своей истинной «прародины» – Индии. Кроме того, опять же в 

отличие от лирического героя поэзии Гумилёва, герой Синельни-

кова стоит перед проблемой выбора между противоположными 

перспективами бытия. Он воспринимает как возможную транс-

цендентную цель нирвану и пустоту в её буддийском понимании 

(которые понимает как небытие), устремляется к ним и одновре-

менно отстраняется, боясь утратить привлекательное разнообра-

зие жизни. 

Сборник «Поздняя лирика» (2020) также содержит большое 

число стихотворений с буддийскими мотивами. Какие-то из них 

исходят из обозначенных выше проблем, некоторые затрагивают 

иные стороны буддийской религии, касаются иных проблем, с 

ней связанных. В представленной статье этот поэтический сбор-

ник рассматривается как составляющая «буддийского текста» [1; 

2; 5] современной русской литературы. 

В «Буддийском стихотворении» герой прочерчивает свой ду-

ховный маршрут сквозь сансарическую реальность в нирвану. 

Образы сансары, понимаемой в качестве иллюзии («призрачной 

майи»), и нирваны у поэта относительно определены: это, с одной 

стороны, земная жизнь (жизни) – от детства до зрелости, – с дру-

гой – «родной и неведомый край» [4: 57]. Синельников воспри-

нимает сансару и нирвану в большей степени как место, нежели 

как состояние. Своё искомое «я» лирический герой также видит, 

как персонифицированное – подлинное «я», «томившееся долго 

в мириадах» [4: 57] рождений. При этом фраза «Я снова встречу 

самого себя» [4: 57] отсылает здесь к гумилёвской «Прапамяти»: 

«Когда же, наконец, восставши / От сна, я буду снова я» [3: 131]. 

Одна из базовых концепций буддизма – это анатман, отсутствие 

любого «я». Поэт не принимает эту концепцию (так как для него 



Буддийские мотивы в сборнике Михаила Синельникова … 

 

83 

есть ложные «я» и «я» настоящее, «душа одна» [4: 57]), и, воз-

можно, поэтому его герой вновь возвращается в сансарическую 

реальность, источником которой и является иллюзорное «я». 

Сансара в стихотворении подобна сети, схватывающей человека 

и вбрасывающей его в колесо рождений и смертей. Но эту повто-

ряющуюся ситуацию, внутреннюю драму и жизненную трагедию 

герой переживает по-античному, как стоик: «Жить просто, неза-

метно умереть – / Вот мужество и мировая слава» [4: 57]. 

Стихотворение «Монгольское» противополагает «немысли-

мую нирвану», то есть запредельное явление, которое трудно 

представить с помощью разума, и «злую ясность» [4: 57] земного 

мира, сансары (что парадоксально при этом в тексте миражна). 

Монголия в стихотворении не только буддийская страна, но 

также пространство смерти, где в степи – множество человече-

ских костей и костей животных, и где даже закат однозначно 

напоминает об уходе из жизни. Смерть как постоянный результат 

перерождений, в пользу которого он делает свой выбор, это для 

героя возможность жить и вновь рождаться. Финальный образ 

«Монгольского» – образ весны, связанный с мотивом течения 

жизни и таким образом противопоставленный танатологиче-

скому пейзажу предыдущих строф: «По волнам травы весенней / 

С воем конница летит» [4: 57]. Стихотворение начинается со слов 

«Кладбищ нет», и они не только напоминают об обряде «небес-

ных похорон», при котором тело умершего съедают птицы или 

звери, но и словно отменяют саму смерть. Человек снова рожда-

ется, и потому смерти вовсе нет (ср., например, со стихотворе-

нием С.И. Кирсанова «Смерти больше нет»). По мнению героя 

«Монгольского», буддизм «опьяняет» человека идеей нирваны, 

жизнь за жизнью или смерть за смертью уводя его в «немысли-

мое», и тем не менее, каждое очередное рождение, как будто бы 

предоставленное буддизмом, вновь открывает ему счастье бытия. 

В стихотворении «А там, где в детстве бегал Шакьямуни…» 

поэт рисует картины детского счастья будущего основателя буд-

дизма. Утро мира, весна мира текучи, мир живёт ручьями и ре-

ками и исполнен розового цвета. При этом интересно, что буду-

щий Будда в стихотворении, «Склонясь над зыбью, думал: “Это – 



Л.В. Дубаков  
84 

я!”» [4: 680]. Эта фраза восходит к «великому изречению» инду-

изма: «тат твам аси», или «то ты еси». Принц Сиддхартха, по-

добно Христу, отталкивается от национального учения и, по сути, 

создаёт его противоположность, в которой будет провозглашено, 

что, хотя всё и связано, но «я» не существует в абсолютном 

смысле. Мир прекрасен и божественен, и это один из взглядов на 

реальность, особенно ярко выраженный в Индии до рождения 

буддийской религии. Но позже буддизм обнаружит тотальную 

страдательность бытия: вначале «желанье не было страданьем» 

[4: 680], а после оно стало одной из причин страданья, что зафик-

сировалось в одной из Благородных истин. 

Переход от индуистского мировоззрения к буддийскому при-

сутствует также в стихотворении «Долина». Индуистская чув-

ственность Индии, несущая в том числе страдание, вызовет к 

жизни буддийскую сдержанность, и «обманутая» Кришной пас-

тушка принесёт «свои моления и клятвы» в буддийский храм 

«Изгнанной <…> бодисатвы, / В свой Тибет ушедшей по хол-

мам» [4: 681]. 

Стихотворение «Храм Покоя» – это экфрасис, в котором, ве-

роятно, описывается улан-баторский храм Гандантэгченлин. Он 

у Синельникова оказывается воплощением абсолютного покоя и 

абсолютной пустоты в их буддийском понимании. Образ Храма 

Покоя – это образ замёрзшего океана, в котором и возле которого 

угасает феноменальная жизнь. Цветущая ветка перед храмом за-

стыла в корке льда, «злые чары» – символы земных страстей – от-

важены от него буддийскими иерархúями. Над героем стихотво-

рения смыкается, как густая вода, пустота, и он переживает 

утверждаемую в буддизме иллюзорность деления времени на 

прошлое, настоящее и будущее: «И явила мёртвых лики / Свето-

вая полоса, / И слились в едином крике / Нерождённых голоса...» 

[4: 223]. Храм Покоя в стихотворении противопоставлен непо-

кою обыденной жизни, в которую герой в финале возвращается с 

«непонятною тоской» [4: 223]. Приближение к нирване и пустоте 

для него подобно смертельно опасному погружению на дно Ле-

довитого океана, но привлекательно как возможность увидеть 

«зеркальный свет» «Безначального ничто» [4: 223]. 



Буддийские мотивы в сборнике Михаила Синельникова … 

 

85 

В «Библиотеке» «далай-ламы» есть книги и книги: одни из 

них посвящены мирским наукам – «О свойствах злаков и светил» 

[4: 225], другие – дороге к не опосредованному концептуально-

стью пробуждению. Мирская реальность, проявленная даже в мо-

настырском книгохранилище, многоцветна и переливчата: «у 

всех наук свои цвета», а изучающие их – это читатели «текучих 

лет» [4: 225]. Но одно из подлинных буддийских знаний – это зна-

ние о пустоте, что заполняет «Весь этот мир и даже Будду» [4: 

225]. Реальность конвенциональна и представляет собой поток 

дхармо-частиц: это – «полёт корпускул, / Частиц неутомимый 

бег» [4: 225]. Знание о пустоте – это подлинное знание о том, как 

устроена реальность на самом деле, но герой стихотворения вос-

принимает это знание как преследующее его — в «Улыбке брон-

зового рта» [4: 225] Будды. 

Стихотворение «Монголия», как и «Монгольское», представ-

ляет эту страну в качестве обители буддизма, в которой эта рели-

гия естественна, сопряжена с природой и бытом: «…твоя трава в 

прозрачном снеге – / Как тайна зыбкая нирваны», «Твои шатры, 

твои верблюды <…> Рождённые улыбкой Будды / Несокруши-

мые миражи» [4: 72] (ср. со стихотворением «Монгольское», где 

также пейзаж сакрален – не потому, что он изображён на буддий-

ской иконе, или танкхе, но потому что сам он подобен этой 

танкхе: «…буддийская икона / Обнимает мир земной» [4: 222]). 

Связь буддизма с Монголией у Синельникова проявлена также 

через онейрические мотивы – сна, иллюзии сознания, видения: 

«Монголия. Как тёмный морок, / Как дрёма в долгом переезде…» 

[4: 71]. Сквозь Монголию проходит «Сонливый путь» героя, 

вспоминающего свои прошлые жизни, одна из которых была свя-

зана с Богдо-гэгэном, главой буддийской общины этой страны. 

Монголия – это сон и одновременно Монголия – это пробужде-

ние, среди которого, вновь, как гумилёвский индиец «в священ-

ный вечер» [3: 131], герой Синельникова обнаруживает себя на 

своём настоящем месте, посреди степной сакральной географии: 

«И я очнусь ребёнком в свите / Последнего Богдо-гэгэна» [4: 72]. 



Л.В. Дубаков  
86 

В стихотворении «Вспоминая Сарнатх», как и в «Сарнатхе» 

(1982), Синельников, как кажется, соединяет образы двух свя-

щенных мест буддизма – Бодх-Гайи, где Будда Шакьямуни обрёл 

просветление, и, собственно, Сарнатха, где прозвучала первая 

Его проповедь. Как и многие произведения поэта, это стихотво-

рение воспроизводит ситуацию экзистенциального колебания ге-

роя, погружённого в сансару, осознающего её противоречия и 

страдательность: колесо сансары заставляет его «То вновь вска-

рабкиваться к свету, / То снова рушиться во тьму» [4: 721], – и 

одновременно устремляющегося к окончательному освобожде-

нию: «Прошёл я по векам и странам / Во мгле грехов, под вихрем 

стрел, / И вот стою под банианом, / Где Будда некогда прозрел» 

[4: 721]. При этом «Воспоминание», о котором говорит название 

текста, это воспоминание не только о посещении героем Сар-

натха в качестве путешественника, но и о своём прежнем рожде-

нии – во времена Будды Шакьямуни. 

В «Отцах-иезуитах» буддийская пустота и нирвана, как и в 

сборнике «Священный вечер», представляются поэтом апофати-

чески – как отсутствие настоящей полнокровной жизни. Для ге-

роев этого стихотворения, католиков-миссионеров, – как отсут-

ствие сострадающей жизни во Христе. Индия и Тибет для них – 

языческие страны, что знают только «бренной жизни пустоту» [4: 

157] и что при этом обыденно предощущают нирвану. Интересно, 

однако, что комплиментарный образ противопоставленных 

«язычникам» Азии иезуитов как бы самоопровергается в этом 

стихотворении. Определение «свирепая» (вера) может быть по-

нято не только в значении «чрезвычайно сильная в своем прояв-

лении», но и в значении крайней строгости, суровости или даже 

жестокости. Обозначенная цель иезуитов – вести народы Азии к 

страданью – также может показаться двусмысленной: не как вы-

сокая христианская цель, но как умножение земных мучений. 

Отцы-иезуиты смиренны на фоне якобы «брюзгливых бронзовых 

владык» [4: 157], однако уже в самом этом противопоставлении 

«отцов» и «владык» проявляется возможная равная обоюдность 

«гордости». Кроме того, лирический герой стихотворения вспо-

минает об иезуитах, смотря на Тибет с «верблюжьего горба» [4: 



Буддийские мотивы в сборнике Михаила Синельникова … 

 

87 

157], то есть занимая позицию «сверху вниз», которая проециру-

ется и на сюжет с иезуитами. 

Напротив, стихотворение «Нирвана» представляет буддий-

ских мудрецов как самоотверженных хранителей истинного со-

териологического знания. Востоку не требуются западные мис-

сионеры, он уже священен, а его отшельники, выбирающие аске-

тический путь, без далёких откровений поддерживают «С даль-

ней родиной тайную связь» [4: 550]. В связи с образами шраманов 

из «Нирваны», по-видимому, находится стихотворение Д.С. Ме-

режковского «Сакья-Муни» (1885), в котором на истолкование 

фигуры Будды, как кажется, повлияла народническая идеология. 

Буддийские аскеты не просто искатели всеобщего спасения, но 

пробывают в невольном оппонировании сильным мира сего, 

участвующим в «пире во время чумы»: «Всем, кто правду меняет 

на славу. / Власти служит и льстит богачу, / Это зрелище так не 

по нраву, / Это рубище не по плечу» [4: 550]. 

Стихотворение «Памяти Гульсары» говорит о естественном 

и одновременно мистически обусловленном экуменизме. Народ 

сарт-калмыков, к которому принадлежит героиня этого произве-

дения, в своей истории соприкасался и с буддизмом, и с исламом: 

«…внимало то сутрам, то сурам / Это племя во мраке времён» [4: 

58]. Имеющие разное происхождение слова, обозначающие тек-

сты в буддизме и исламе, будучи поставленными рядом и соеди-

нёнными повторяющимся союзом «то… то…», оказываются как 

будто схожими, словно говорящими об одном и том же. Уходя-

щая от земли героиня видит над собой крылатого ангела Джабра-

ила и улыбающихся золотых бессчётных будд. Экуменический 

мотив этого стихотворения основывается как на течении исто-

рии, в которой всё может постепенно как расходиться, так и сбли-

жаться, так и на «течении» единой трансцендентной реальности, 

открывающейся умирающему. 

Итак, сборник Михаила Синельникова «Поздняя лирика» со-

держит ряд стихотворений с буддийскими мотивами. Некоторые 

из них, как и в сборнике «Священный вечер», говорят о перерож-

дениях, о нирване и сансаре, о пустоте. Лирический герой этих 

синельниковских стихотворений, понимая буддийские нирвану и 



Л.В. Дубаков  
88 

пустоту апофатически, одновременно устремляется к ним, пред-

чувствуя возможность освобождения, которую они дают, и оттал-

кивается от них, боясь утратить разнообразие земного существо-

вания. Синельниковский герой показывает красоту реальности, 

помня о её имманентной страдательности; видит вдали подлин-

ное бытие, но цепляется за круговорот рождений и смертей. 

Сакральная буддийская география «Поздней лирики» вклю-

чает Индию, Тибет, Монголию. Эти территории у Синельникова 

преображены буддизмом на уровне не только идей и образов, но 

и быта и природы. Каждая из этих культур дарует герою возмож-

ность пробуждения – проникновения в понимание того, как на са-

мом деле устроена реальность, и воспоминания о древних рожде-

ниях в этих странах. Индия, Тибет, Монголия отличаются у поэта 

своей природой, но близки «наполненностью» буддийской пусто-

той – ощущением жизни как несамобытийного потока дхармо-ча-

стиц. 

В сборнике «Поздняя лирика» Синельников, кроме того, под-

нимает вопрос о соотнесении религий Востока и Запада. И в этом 

он также обнаруживает подвижность своего восприятия буд-

дизма: с одной стороны, западные проповедники несут свет вели-

кого учения в «тёмный» Тибет, с другой – буддийские мудрецы 

сами сохраняют знание о трансцендентном. Буддизм – религия 

«немыслимая», противоположная христианству и иным авраами-

ческим верованиям, но при этом возможно сближение религий 

при долгой истории и тесном соседстве, а также в предсмертном 

и посмертном состоянии человека, поднимающегося над зем-

ными границами и ограничениями. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Бекметов Р.Ф. Русская литература 1830–60-х годов в зеркале 

восточных (буддийских и даосских) традиций: дис. ... д-ра филолог. 

наук. Казань, 2019, 411с. 

2. Бернюкевич Т.В. Буддийские идеи в культуре России конца XIX – 

первой половины XX века: автореферат диссертации ... доктора 

философских наук: 09.00.13, 09.00.14. Чита, 2010, 48с. 

3. Гумилёв Н.С. Полное собрание сочинений в 10 т. Т. 3. 

Стихотворения. Поэмы (1914–1918). М.: «Воскресенье», 1999. 464с. 



Буддийские мотивы в сборнике Михаила Синельникова … 

 

89 

4. Синельников М. И. Поздняя лирика. М.: «Время», 2020, 752с. 

5. Сорокина Г.А. Идеи буддизма в литературе русского зарубежья / 

Г.А. Сорокина. 2-е изд., доп. М.: «Экон-Информ», 2017, 262с. 

 

BUDDHIST MOTIFS IN MIKHAIL SINELNIKOV'S COLLECTION 

“LATE LYRICS” 

L. Dubakov 

PhD, Associate Professor at the Russian Language Center of the 

Shenzhen MSU-BIT University 

Shenzhen, PRC 

dubakov_leonid@mail.ru 

ABSTRACT 

Thе article analyzes the ideas, problems, images, and 

motifs of Buddhism in Mikhail Sinelnikov’s collection 

“Late Lyrics”, as part of a larger study devoted to the 

“Buddhist text” of modern Russian literature. In it, the 

poet comprehends and experiences the problem of exis-

tential choice due to the specifics of Buddhist soteriol-

ogy; based on the traveling nature of his lyrics, he cre-

ates an image of sacred “empty” Buddhist geography; 

indicates the possibilities of religious rapprochement of 

different cultures. 

Keywords: Mikhail Sinelnikov, collection, Buddhism, 

Buddhist text, nirvana, emptiness, religious issues. 



 
90 

СВОИ И ЧУЖИЕ В «ТАРАСЕ БУЛЬБЕ» ГОГОЛЯ: 

ОБРАЗЫ СМЕРТИ 

Владислав Шаевич Кривонос 

Д.ф.н., профессор кафедры литературы, журналистики и 

методики обучения Самарского государственного социально-

педагогического университета, 

Самара, Россия 

vkrivonos@gmail.com 

АННОТАЦИЯ 

В статье рассматриваются особенности изображе-

ния смерти персонажей в «Тарасе Бульбе». Предме-

том повествования и описания в повести становится 

их гибель в войне за веру. Автор доказывает, что за-

нимаемая повествователем позиция этноцентризма, 

с акцентом на особой связи национального чувства 

с чувством конфессиональным, определяет его от-

ношение к смертям действующих лиц, принадлежа-

щих к разным пространственным сферам, как к 

смерти своих и смерти чужих. 

Ключевые слова: Гоголь, «Тарас Бульба», свой, 

чужой, казаки, поляки, изображение смерти. 

Структурирование пространства в «Тарасе Бульбе» соответ-

ствует воссозданной здесь средневековой модели мира, разделен-

ного на мир христиан, исключая еретиков (еретиками запорожцы 

считали поляков, а поляки – запорожцев), и мир иноверцев (но-

сителей нехристианской веры). Символическая пространствен-

ная конструкция соотнесена у Гоголя с существенной для народ-

ной традиции семантической оппозицией свой – чужой, согласно 

которой свои оцениваются позитивно, а чужие негативно. В 

сфере чужого в гоголевской повести оказываются прежде всего 

поляки-католики (турки и татары, упоминаемые в ходе повество-

вания и возникающие на его периферии, в число персонажей не 

входят), а в сфере своего – православные казаки-запорожцы, ве-



Свои и чужие в «Тарасе Бульбе» Гоголя: образы смерти  

 

91 

дущие с ними войну за веру; война служит для них средством ис-

пытания казацкого духа и проверки истинности исповедуемых 

ими религиозных ценностей. 

Сюжетные события развертываются в «Тарасе Бульбе» не в 

исторической и строго локализованной во времени реальности, а 

в реальности изображенной, взятой в границах мифологизиро-

ванной истории. В сражениях с поляками и в поединках с поль-

скими рыцарями запорожцы, как показано в развернутых и дета-

лизированных описаниях, убивают своих противников и гибнут 

сами; особо отмечены (включая эмоционально-оценочную репре-

зентацию) смерти персонажей, выдвинутых на передний план 

той или иной батальной сцены, так что событийное значение их 

ухода из жизни резко повышается. Занимаемая субъектом по-

вествования позиция этноцентризма, с акцентом на особой связи 

национального чувства с чувством конфессиональным, опреде-

ляет его отношение к смертям действующих лиц, принадлежа-

щих к разным пространственным сферам, как к смерти своих и 

смерти чужих. 

Повествователь, описывая процедуру избрания кошевого, 

делится наблюдением, что «…слишком старых не было на Сечи, 

ибо никто из запорожцев не умирал своею смертью…» [2: 72]. 

Имеется в виду смертью естественною, от болезни или от старо-

сти. Что касается отношения запорожцев к смерти, то она пред-

стает – в соответствии со значимыми для их мировосприятия цен-

ностями – как смерть хорошая и смерть плохая [См. 1: 48–49]. 

Плохая кончина понимается и характеризуется «как смерть по-

стыдная, неподобающая, не достойная человека, позорная» [1: 

54]. Смерть не просто венчает земное существование казака, но 

раскрывает и объясняет смысл прожитой им жизни; поэтому для 

запорожцев имеет значение, как и какой смертью они умирают и 

могут умереть. 

Недостойная смерть, о чем ведают казаки, подстерегает их, 

если будут захвачены в плен неверными. Но особенно неподоба-

ющей видится смерть, настигающая запорожцев, когда, уступив 

«беззаконию» [2: 78], которое творят враги по вере, пусть и пре-



В.Ш. Кривонос  
92 

восходящие числом, не способны они отстоять свое националь-

ное и конфессиональное достоинство. Иное дело «опочить доб-

рою козацкою смертью» [2: 127]; подобная кончина видится 

наградой за достойно прожитую жизнь. Вероятность погибнуть в 

битве резко обнажает чувство казацкой общности, остро ощуща-

емое запорожцами и побуждающее не страшиться смерти. Ги-

бель в сражении за веру отвечает представлению о существенной 

для «Тараса Бульбы» «традиции героической смерти» [8: 636]. 

Изображение смертей казаков, павших в битве, соответ-

ствует сформированному эпосом героическому канону, рекон-

струированному в гоголевской повести, ориентированной, что 

касается «характера идеализации прошлого» в ней, на «эпиче-

ский век героев» [4: 78]. Потому и не переживается запорожцами 

как личная трагедия внезапный уход из жизни, расставание с ко-

торой может вызвать чувство негодования или изумления, но не 

ужаса от случившегося. Показательно, что и повествователь, ри-

суя картину гибели Кобиты, названного по имени и тем самым 

выделенного из общей массы, рассказывает о его смерти как об 

одной из ряда или даже многих смертей других казаков, но не ак-

центирует трагизм смерти индивидуальной [2: 118]. 

Было отмечено, что казакам, павшим в сражении, дано «по-

прощаться с жизнью несколькими последними словами», посред-

ством которых выделено и сформулировано отражающее и рас-

крывающее их ценностные установки «отношение к смерти» [8: 

636]. Не испытывая страха смерти, как и подобает казакам, про-

шедшим военную выучку в Сечи и воспитанным в сражениях и 

битвах, и до конца сохраняя присутствие духа, они, обращаясь к 

товарищам, успевают поведать, что двигало ими при жизни и во 

имя чего они умирают. Ритуал прощания с жизнью призван про-

демонстрировать незыблемое единство запорожцев, и перед 

смертью следующих общим для них нормам типизированного 

поведения, регламентируемого действующими в Сечи законами 

и воинскими обычаями. Повествователь изображает их, прибегая 

к очевидной стилизации, как особо почитаемых эпических ге-

роев, противостоящих «эпическому врагу» [4: 78], и закономерно 



Свои и чужие в «Тарасе Бульбе» Гоголя: образы смерти  

 

93 

акцентирует свойственную эпосу «мифологизацию воинской 

смерти» [5: 8]. 

Все погибающие казаки, ощущая единство с товарищами и 

чувствуя их поддержку, умирают хорошею смертью. Об этом 

прямо говорит Балабан, объясняя, что право умереть такой смер-

тью заслужил он воинскими подвигами, совершенными во имя 

внеличной цели, так как бился ««за святую веру» [2: 140]. Как в 

эпосе героям, павшим в бою, уже уготовано или может быть уго-

товано «райское блаженство и бессмертие» [5: 8], так Кукубенко, 

храбро бившемуся и умершему за святую веру, обещано, что ему 

«хорошо будет» на «небесах», куда понесли его «молодую душу» 

ангелы: «“Садись, Кукубенко, одесную меня!” скажет ему Хри-

стос: “ты не изменил товариществу, бесчестного дела не сделал, 

не выдал в беде человека, хранил и сберегал мою церковь”» [2: 

141]. Ведь и он, подобно эпическим героям, заслужил посмерт-

ные почести, удостоившись за верность небесному патрону запо-

рожского войска, каким представляют себе казаки Христа, высо-

кого статуса в ином мире. 

Повествователь, рассказывая о воинских подвигах запорож-

цев, мысленно помещает себя не просто в одно с ними простран-

ство, но физически в непосредственной близости от них; созда-

ется впечатление, будто он является если не участником, то сви-

детелем происходящего, почему так эмоционально реагирует на 

гибель каждого казака. В подобном ключе рисует повествователь 

и пленение Тараса, схваченного «ватагой» гайдуков. Стал он 

«отыскивать в траве» выпавшую «люльку с табаком» [2: 170]. 

Смерть казацкого атамана, которого решено было сжечь «живого 

в виду всех» [2: 170], как бы в назидание преследуемым казакам, 

последняя из изображенных в повести смертей своих, служит ее 

знаменательной концовкой. Дерево, на стволе которого распи-

нают Тараса, несет онтологическое значение крестного древа, 

напоминающего об искупительной жертве. 

Концовка повести потому и представляется знаменательной, 

что подчеркнуто высвечивает символический смысл героиче-

ского поведения Тараса, спасающего перед смертью товарищей, 

помогая им советами уйти от погони, и его жертвенной смерти, 



В.Ш. Кривонос  
94 

что неминуемо, по логике повествования, станет частью леген-

дарного прошлого и мифологизирующего это прошлое предания. 

Особое место занимает в «Тарасе Бульбе» эпизод, связанный 

со смертью Андрия, перешедшего на сторону поляков. Ожидая 

отцовского выстрела, он безропотно принимает свою судьбу, но 

не страшится прощания с жизнью, как и подобает казаку, вер-

ному своей казацкой сущности. Отсюда сочувственный по отно-

шению к герою характер описания повествователем его смерти: 

«Как хлебный колос, подрезанный серпом, как молодой барашек, 

почуявший под сердцем смертельное железо, повис он головой и 

повалился на траву, не сказавши ни одного слова» (II, 144). Ср.: 

«В тоне, в каком выдержана эта сцена, нет ни тени осуждения – 

только сострадание и боль, усиливаемые движением метафори-

ческого ряда: от общеэлегического сравнения с подрезанным ко-

лосом к многоговорящему христианскому жертвенному Агнцу 

Божьему…» [3: 139]. И все же гибель Андрия вряд ли призвана 

вызывать ассоциации с Агнцом Божьим. Ведь Тарас убивает 

сына не для того, чтобы принести в жертву для очищения запо-

рожцев от его греховного поведения и от своего отцовского 

греха, поскольку это он его «породил», но потому, что тот продал 

«веру» и «своих» [2: 144]. Его смерть также сюжетно связана с 

развиваемым в повести отношением к смерти своих и смерти чу-

жих, в одного из которых он добровольно превратился. 

Смерти поляков, участвующих в битве, изображены повест-

вователем по-другому, чем смерти запорожцев, и взяты в ином 

ракурсе и соответственно с расстановкой иных акцентов; они 

оказываются для повествователя не столь важными и значимыми, 

почему не попадают в рисуемых им картинах в центр его внима-

ния. Повествователь отдает должное храбрости и мужеству поль-

ских воинов, но смерти их показывает и описывает исключи-

тельно с точки зрения бьющихся с ними запорожцев; для него это 

смерти чужих. Поляки закономерно не появляются и не возни-

кают на переднем плане батальных сцен, постоянно занятом за-

порожцами; они лишены биографии и не названы по имени, а 

если охарактеризованы специально, то только как носители вы-

сокого воинского чина или представители шляхетской знати. Им 



Свои и чужие в «Тарасе Бульбе» Гоголя: образы смерти  

 

95 

не дано, как казакам, попрощаться с жизнью и рассказать о той 

высокой цели, во имя которой они умирают; не становятся они 

для повествователя, несмотря на воинские доблести, подобием 

эпических героев, место которых в его картине мира занято запо-

рожцами. 

Среди смертей чужих, изображаемых в «Тарасе Бульбе», 

особо выделены смерти тех, кто, будучи частью мирного населе-

ния, не участвует в военных действиях. Жителей осажденного го-

рода Дубно запорожцы обрекают, как выразился кошевой, пере-

дохнуть «с голоду» [2: 86]. Андрию, когда служанка панночки 

провела его по подземному ходу в город, бросаются в глаза пуга-

ющие откровения смерти. Открывшаяся ему картина обнажает не 

просто трагизм голодной смерти, но трагизм смерти индивиду-

альной, которая оказывается событием «в пределах» его «круго-

зора» [7: 127]. Увиденное он воспринимает с точки зрения «част-

ной» [7: 128], а не общей для запорожцев, проносивших везде, где 

они появлялись, «страшные знаки свирепства полудикого века», 

не щадивших в своих походах ни женщин, оставляемых ими с 

«обрезанными грудями», ни бестрепетно избиваемых «младен-

цев» [2: 83]. 

Вопиющее свирепство, от проявлений которого, как заме-

чает повествователь, дыбом «воздвигнулся бы ныне волос», объ-

ясняется, однако, не только своевольными нравами «толпы, из-

вестной под именем запорожского войска» [2: 83], отражающими 

характер полудикого века, но неизбежным расчеловечиванием 

«сечевиков», вовлеченных в истребительную войну против мир-

ного населения и демонстрирующих «исключительную жесто-

кость», заметно превосходящую жестокость героев «в традици-

онном эпосе» [4: 79]. 

В повести отсутствует какая-либо идеализация запорожцев, 

прибегающих к безудержному насилию, жертвами которого ста-

новятся ни в чем не повинные мирные жители. Так, «беспощад-

ная свирепость и жестокость» Тараса, смыслом своих действий 

видящего не признающую никаких ограничений месть, «казалась 

чрезмерною» даже «самим козакам» [2: 166]. Но верные ему ка-

заки, чье поведение отличают конфессиональный фанатизм и 



В.Ш. Кривонос  
96 

языческое варварство, все равно безжалостно обходятся с «чер-

нобровыми панянками», зажигая их «вместе с алтарями» в хра-

мах, где те укрывались, и «кидали к ним же в пламя» поднимае-

мых «копьями с улиц младенцев» [2: 169]. Перенося вину за казнь 

Остапа на беззащитных женщин и невинных детей, Тарас, нару-

шая христианские заповеди, велит поступать с ними не по вере, 

которую защищает. Все это свидетельствует о состоянии нрав-

ственного кризиса как существенного признака описываемой 

эпохи, стилизованной под эпический век героев, безвозвратно 

ушедший вместе с самими героями в историческое прошлое. 

Позиция этноцентризма, занимаемая в «Тарасе Бульбе» по-

вествователем, сохраняется на всем протяжении повествования, 

вплоть до финала, но существенно корректируется невозможно-

стью для него принять за должное ни архаические механизмы 

действий запорожцев, ни ответную свирепость и жестокость, де-

монстрируемую их противниками. Обладая соответствующим 

историческим опытом, он психологически дистанцируется от 

нравов, несовместимых со значимыми для него этическими пред-

ставлениями [См. 6: 25], но предельно точно характеризующими 

то легендарное время, когда развертывается ставшая частью 

национальной мифологии война за веру. При этом выбор повест-

вователем ценностных ориентиров, последовательно реализуе-

мый в сочетании субъективного восприятия происходящего с 

объективной его оценкой, четко проявляется во всех сценах и 

эпизодах, когда предметом изображения становится смерть своих 

и смерть чужих. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Виноградова Л.Н. Смерть хорошая и плохая в системе ценностей 

традиционной культуры // Категории жизни и смерти в традицион-

ной славянской культуре. М.: Институт славяноведения РАН, 2008. 

СС. 48–56. 

2. Гоголь Н.В. Полн. собр. соч.: В 14 т. [М.; Л.]: АН СССР, 1937. Т. II, 

764с. 

3. Манн Ю.В. Мотив и жанр (К своеобразию повести Гоголя «Тарас 

Бульба») // Русская повесть как форма времени. Томск: Изд-во 

Томского ун-та, 2002. СС. 135–142. 



Свои и чужие в «Тарасе Бульбе» Гоголя: образы смерти  

 

97 

4. Мелетинский Е.А. О литературных архетипах. М.: РГГУ, 1994, 

136с. 

5. Новичкова Т.А. Эпос и миф. СПб.: «Наука», 2001, 248с. 

6. Тамарченко Н.Д. Автор, герой и повествование (к соотношению 

«эпопейного» и «романного» у Гоголя) // Поэтика русской лите-

ратуры: к 70-летию проф. Ю.В. Манна. М.: РГГУ, 2001. СС. 22–28. 

7. Федоров В.В. О природе поэтической реальности. М.: «Советский 

писатель», 1984, 182с. 

8. Kasack W. Gogol’ und der Tod // Russian Literature. 1979. Vol. VII. 

Issue 6. PP. 625–664. 

 

 

OWN AND ALIEN IN GOGOL’S “TARAS BULBA”:  

THE IMAGES OF THE DEATH 

V. Krivonos 

Doctor of Philology, Professor at the Department of Literature, 

Journalism and Teaching Methods of Samara State Social and 

Pedagogical University, 

Samara, Russia 

vkrivonos@gmail.com 

ABSTRACT 
The article examines the features of the depiction of 

death in Gogol’s story “Taras Bulba”. The subject of 

narration and description in the story is death in the war 

for faith. The author proves that the position of ethno-

centrism adopted by the narrator, with an emphasis on 

the special connection between national and religious 

feeling, determines his attitude towards the deaths of 

characters belonging to different spatial spheres, as the 

death of own and the death of the alien. 

Keywords: Gogol, “Taras Bulba”, own, alien, Cos-

sacks, Poles, images of death. 



 
98 

РУССКАЯ ЛИТЕРАТУРА В КУРСЕ 

«ЛИНГВОСТРАНОВЕДЕНИЕ» ДЛЯ 

ИНОСТРАННЫХ СТУДЕНТОВ 

Павел Филиппович Куприченко 

Преподаватель кафедры русского и татарского языков ФГБОУ 

ВО Казанский ГМУ Минздрава России, Казань, Россия 

pkamelot@mail.ru 

АННОТАЦИЯ 

Статья посвящается проблемам преподавания линг-

вострановедения в курсе русского языка как ино-

странного. В статье освещаются вопросы изучения 

художественного текста на занятиях по РКИ. Осо-

бое внимание уделяется методике работы с лекси-

кой с национально-культурной семантикой, уста-

ревшими словами и образными языковыми сред-

ствами; приводятся типы заданий и упражнений. 

Ключевые слова: архаизмы, историзмы, история 

России, лингвострановедение, проективный текст. 

В современной методике преподавания русского языка как 

иностранного лингвострановедение рассматривается как методи-

ческая дисциплина, реализующая практику отбора и презентации 

в языковом учебном процессе сведений о национально-культур-

ной специфике речевого общения русской языковой личности с 

целью обеспечения коммуникативной компетенции иностранцев, 

изучающих русский язык. 

В России основоположниками лингвострановедения как са-

мостоятельной области науки являются Е.М. Верещагин и В.Г. 

Костомаров. Согласно их определению, лингвострановедение 

представляет собой дисциплину, целью которой является отраже-

ние национально-культурных особенностей носителей языка для 

реализации коммуникативной компетенции студентов. Впослед-

ствии наряду с понятием «лингвострановедение» начинает упо-

требляться термин «лингвокультурология». По поводу объема 



Русская литература в курсе «Лингвострановедение» для …  

 

99 

этих понятий среди лингвистов нет единого мнения: по мнению 

Е.М. Верещагина и В.Г. Костомарова, эти термины называют 

одну и ту же область знания [1: 37]. Существуют попытки диф-

ференцировать их следующим образом: лингвострановедение – 

практическая учебная дисциплина, а лингвокультурология – тео-

ретическая, изучающая взаимодействие языка и культуры, а 

также круг вопросов, связанных с формированием вторичной 

языковой личности [2: 15–17]. 

Общая цель дисциплины «Русский язык. Лингвострановеде-

ние» имеет прикладную, практическую направленность и пред-

назначена для решения задач обучения русскому языку иностран-

ных студентов с целью подготовки к жизни и учебе в условиях 

русской языковой среды, к ознакомлению с историей и культурой 

современной России, к восприятию ее базовых ценностей. 

Значительное место в курсе «Лингвострановедение» зани-

мает изучение истории и культуры России. Отметим, что в насто-

ящее время дисциплина «История России» является обязатель-

ной для изучения иностранцами во всех вузах Российской Феде-

рации. 

При работе со студентами русского отделения мы выбрали 

для изучения темы, отражающие основные вехи Российской ис-

тории: 

Образование первого Российского государства; Киевская 

Русь; Борьба Руси против завоевателей; Александр Невский, 

Дмитрий Донской; Возвышение Москвы и укрепление Россий-

ского государства; Иван Калита, Иван Грозный; Россия в XVII–

XIX вв.; Сословное деление русского общества; Крепостное 

право; Традиционный быт дворянства; Война 1812 года; Россия 

в начале XX века; Великая Отечественная война; История Ка-

зани и Татарстана. 

Текст как источник лингвострановедческой информации иг-

рает существенную роль в обучении русскому языку в иностран-

ной аудитории. В зависимости от способа подачи информации 

тексты подразделяются на прагматичные и проективные. Праг-

матичный способ подачи информации характерен для текстов 



П.Ф. Куприченко  
100 

научного, учебного и справочного характера, проективный спо-

соб реализуется в художественных и художественно-публици-

стических текстах. 

В работе со студентами мы используем как учебные, адапти-

рованные (прагматичные), так и проективные (художественные) 

тексты, например, «Песнь о Вещем Олеге» А.С. Пушкина, цикл 

А.С. Блока «На поле Куликовом», стихотворение «Бородино», 

стихотворение «Генералам 1812 года», баллада А.К. Толстого 

«Князь Ростислав», фрагменты из «Слова о полку Игореве» в пе-

реводе на русский язык и др. Широко привлекается на занятиях и 

вызывает большой интерес у студентов фольклорный материал – 

сказки, былины. 

Значительное место при изучении лингвострановедения за-

нимает работа с национально-культурной семантикой слова. К 

лексике с национально-культурной семантикой относят арха-

измы и историзмы, фольклорные слова, слова традиционного 

быта, фразеологизмы и афоризмы. 

Проиллюстрируем вышесказанное на примере произведения 

А.С. Пушкина «Песнь о Вещем Олеге». 

Первоначально студентам предлагается ознакомиться с ком-

ментарием, где дается определение следующим терминам: уста-

ревшие слова, архаизмы, историзмы. Определение записывается 

в рабочие тетради, при необходимости делается перевод на род-

ной язык обучаемых: 

«Слова, вышедшие из употребления, называются устарев-

шими, в них входят архаизмы и историзмы. Архаизмы – вышед-

шие из употребления слова, замененные другими. Историзмы – 

слова, вышедшие из употребления в связи с исчезновением пред-

метов и понятий, которые они обозначали. Устаревшие слова 

встречаются в произведениях, описывающих прошлые времена». 

Далее предлагаются задания на активизацию теоретического 

материала: 

Задание 1. Определите по словарю значение данных слов и 

словосочетаний, найдите среди них историзмы и архаизмы. 



Русская литература в курсе «Лингвострановедение» для …  

 

101 

Сбирается, вещий, волхв, отмстить, броня, гаданье, могиль-

ный, вестник, мгла, чело, праща, бранное поле, стремя, отрок, пи-

ровать, ковыль, обагрить, брег. 

Задание 2. Замените устаревшие слова синонимами, которые 

используются в современном русском языке: 

Кудесник, грядущее, старец, век, жребий, чело, брег, отрада, 

недруг, дивный, дар, незримый, врата, позлащенный, вещий, по-

минать, минувший, рубиться, внимать, почить, доныне, прах. 

Слова для справок: сейчас, мудрый, пепел, радость, лоб, враг, 

колдун, старик, судьба, жизнь, удивительный, позолоченный, по-

дарок, вспоминать, невидимый, прошедший, умереть, берег, сра-

жаться. 

Задание 3. Прочитайте и прокомментируйте фрагмент стихо-

творения. Найдите в нем устаревшие слова. Знаете ли вы, о каком 

языческом обычае здесь говорится? 

Князь тихо на череп коня наступил 

И молвил: «Спи, друг одинокой! 

Твой старый хозяин тебя пережил: 

На тризне, уже недалекой, 

Не ты под секирой ковыль обагришь 

И жаркою кровью мой прах напоишь! 

Национально-культурный компонент семантики слова осо-

бенно ярко проявляется в образной системе текста: сравнениях, 

метафорах, олицетворениях. Семантизация подобных языковых 

единиц разворачивается в лингвострановедческое чтение. 

При работе с образной составляющей поэтического текста 

предлагаются следующие типы заданий: 

Задание 4. Передайте смысл данных выражений другими 

словами: 

«Засыпаться могильной землею», «… и вижу твой жребий на 

светлом челе, волны и суша покорны тебе», «щадят победителя 

годы», «уж не ступит нога в твое позлащенное стремя», «давно 

уж почил непробудным он сном». 

Задание 5. Прочитайте фразы из текста поэмы. Какой худо-

жественный прием использует автор? 



П.Ф. Куприченко  
102 

1) Как черная лента, вкруг ног обвилась; 2) и кудри их белы, 

как утренний снег над славной главою кургана. 

Опыт проведения занятий был использован при написании 

рабочей программы «РКИ. Лингвострановедение» и составлении 

фонда оценочных средств. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Верещагин Е.М. Лингвострановедение в преподавании русского 

языка как иностранного / Е.М. Верещагин, В.Г. Костомаров. М.: 

«Русский язык», 1990, 246с. 

2. Зиновьева Е.И. Лингвокультурология: от теории к практике. 

Учебник. СПб.: СпбГУ; «Нестор-История», 2016, 182с. 

RUSSIAN LITERATURE IN THE COURSE “LINGUISTIC AND RE-

GIONAL STUDIES” FOR FOREIGN STUDENTS 

P. Kuprichenko 

Assistant at the Department of Russian and Tatar Languages, 

Federal state budgetary educational institution of higher education 

“Kazan State Medical University”, Ministry of Health of the Russian 

Federation, Kazan, Russia 

pkamelot@mail.ru 

ABSTRACT 

The article is devoted to the problems of teaching lin-

guistic and regional studies in the course of Russian as 

a foreign language. The article covers the issues of stud-

ying literary text in RFL classes. Particular attention is 

paid to the methodology of working with vocabulary 

with national-cultural semantics, outdated words and 

figurative language means; types of tasks and exercises 

are provided. 

Keywords: archaisms, historicisms, history of Russia, 

linguistic and regional studies, projective text. 



 
103 

Ф.И. ТЮТЧЕВ В ВОСПРИЯТИИ П. ПРОСКУРИНА В 

РОМАНЕ «ОТРЕЧЕНИЕ» И КНИГЕ МЕМУАРОВ 

«НА ГРАНИ ВЕКОВ» 

Алина Александровна Куприянова 

Аспирант 3 курса заочного отделения Брянского 

государственного университета имени академика И.Г. 

Петровского, Брянск, РФ 

kuperalin@yandex.ru 

Андрей Владимирович Шаравин 

Научный руководитель, д-р филол. н., проф., кафедра русской, 

зарубежной литературы и массовых коммуникаций, Брянский 

государственный университет имени академика И.Г. 

Петровского, Брянск, РФ 

ekl1ier@mail.ru 

АННОТАЦИЯ 

В 90-ые годы ХХ века восприятие личности и твор-

чества Ф.И. Тютчева П. Проскуриным меняется. 

Писатель моделирует в произведениях апокалипси-

ческий космизм поэта. Проскуринский последний 

катаклизм синтезирует и усиливает необратимость, 

трагичность и катастрофичность для мира, России и 

Творца. Если для Тютчева это связано с перенесе-

нием западных революций на русскую почву, то для 

писателя ХХ века – с перестроечными идеями, при-

вносящими чуждые западные ценности в русский 

менталитет. 

Ключевые слова: Ф.И. Тютчев, П. Проскурин, тра-

диция, космизм, революция, эволюция, насилие. 

К художественному наследию Ф.И. Тютчева П. Проскурин 

обращался на протяжении всего своего творческого пути. В за-

вершающей части трилогии – романе «Отречение» –наметилась 

эволюция в восприятии личности и текстов Ф.И. Тютчева писа-

телем. П. Проскурин не изменил своей оценки русского лирика-



А.А. Куприянова, А.В. Шаравин  
104 

философа с «+» на «–», изменился ракурс, угол рассмотрения. С 

самых ранних повестей и романов писатель находился под воз-

действием тютчевской идеи о единстве человека и природы, вос-

принимающей антропософское и натурфилософское в их слия-

нии и взаимодействии. Уже в первом романе «Глубокие раны» П. 

Проскурин определил войну как дисгармонию земной вселенной, 

по-тютчевски художественно обозначив распад макро и микро-

космоса. Писатель в произведении воссоздает, как вражда и сра-

жения пробудили хаос в мире и душе человека, разрушив един-

ство людей и природы [1, 2]. Эта линия была продолжена П. 

Проскуриным и в романе «Отречение». Питерский инженер Ни-

китин (это несобственно-прямая речь, и в ней название города 

больше авторское, Сталин же именует его «ленинградский ин-

женер»), по просьбе застрелившейся жены доставленный вождю 

из заключения, перечисляя преступления большевиков, противо-

поставляет свет творчества гениальных русских писателей «фа-

натическому мраку» политики партии: «Вспомните расстрел де-

сятков тысяч офицеров в Петрограде и в Крыму. По сути дела, 

обыкновенные мальчики... Они поверили и пришли к вам, и что 

вы с ними сделали? А русские крестьяне? Вы тоже якобы отдали 

им землю, а затем пропустили их через мясорубку продраз-

верстки и военного коммунизма и… окончательно разорили и об-

рекли на вымирание. А санкционированное вашей партией ис-

требление казачества? А зверскую расправу с царской семьей? 

Убивать невинных детей! Простите, это даже не варварство, ка-

кое-то ритуальное мракобесие! После Тютчева, Толстого, Досто-

евского этот чудовищный фанатический мрак, хлебная монопо-

лия, апологетика принудительного труда, запрет на мысль и сво-

боду... У вашей партии при таких методах нет будущего... жажда 

власти неутолима, только смерть может ее насытить...» [4: 38]. 

Сталин внезапно прочувствовал в этой проповеди «затягиваю-

щую, страстную, проповедническую, даже пророчествующую 

ноту» [4: 38]. И противопоставление гуманизма гениев русского 

слова, и упоминание смерти и крови, которую несет высшая пар-

тийная власть всем слоям населения – это скрытая тютчевская ре-



Ф.И. Тютчев в восприятии П. Проскурина в романе «Отречение» …  

 

105 

минисценция о единстве, которое не может быть скреплено наси-

лием и убийствами в стихотворении «Два единства» («Из пере-

полненной Господним гневом чаши / Кровь льется через край, и 

Запад тонет в ней – / Кровь хлынет и на вас, друзья и братья 

наши – / Славянский мир, сомкнись тесней… «Единство, – возве-

стил оракул наших дней, – / Быть может спаяно железом лишь и 

кровью…» / Но мы попробуем спаять его любовью – А там уви-

дим, что прочней…» [6: т. 2, 221]. Сталинская идея очищения 

партии через кровь, смоделированная Проскуриным в романе, 

повторяет постулат немецкого оракула прошлого века: «На пар-

тии уже слишком много ошибок, крови, перекосов. Они неиз-

бежны. Борьба есть борьба. И жертвы были и будут, безвинная 

кровь будет. Но партия должна жить, она постепенно очистится 

от чуждых элементов, от попутчиков. И она действительно ста-

нет несгибаемой, непобедимой» [4: 34]. Проскурин несколько из-

менит тютчевскую формулу «железом и кровью» он варьирует 

как «огнем и кровью» («утверждалось на глазах у всего мира ог-

нем и кровью, невзирая на любые жертвы и разрушения...») [4: 9]. 

Аллюзивность также подкрепляется соотнесенностью: речь 

питерского инженера «пророческая» (этот русский поэтический 

канон отзовется и пушкинской традицией «Пророка»), у Ф.И. 

Тютчева о лжеединстве вещает «оракул». В книге воспоминаний 

«Порог любви» писатель осознает, что поэт-философ – «духов-

ный провидец родной земли», воссоздававший будущее «в непо-

вторимых пророческих поэтических образах» [5: 220]. А в мему-

арах «На грани веков» П. Проскурин еще раз назовет пророком 

Ф.И. Тютчева: «Что произошло с Россией? Накликали беду ее 

вдохновенные пророки? Тютчев? Достоевский? Лесков? Федо-

ров?» [5: 424]. 

Концепция романа «Отречение» корреспондирует со взгля-

дами поэта-философа, изложенными в письмах, работах «Россия 

и Революция», «Римский вопрос», «Россия и Запад». Идеи против 

революции, восходящие к тютчевским положениям, излагаются 

в авторских отступлениях, самоисповеди Сталина, признающе-

гося в скрытых мотивах своих решений, в обличении питерского 



А.А. Куприянова, А.В. Шаравин  
106 

инженера Никитина. Максима Ф.И. Тютчева о революции, разде-

лившей французское общество, нашла свое зеркальное отраже-

ние в изложении Проскуриным сталинского постулата о двух ча-

стях народа («… Революция, вошедшая не только в кровь, но и в 

душу этого общества, никогда не решится добровольно отдать 

добычу. И… следует весьма опасаться, как бы такое состояние 

непрерывной внутренней борьбы, постоянного… органического 

раздвоения не стало надолго естественным условием существо-

вания нового французского общества» / «… он разделил наконец 

народ на две половины: одна работала, вторая управляла и ка-

рала; рассчитав все возможности и случайности, он нашел нако-

нец верную точку опоры и для себя. Умело продолжая дело пер-

вых лет революции и почти окончательно избавившись от старой 

русской интеллигенции, он опустил планку до своего уровня, те-

перь оставалось лишь подстригать поровнее всходы, не давая вы-

биваться из общей массы слишком ретивым, и придет наконец, 

придет необходимое спасительное равновесие») [6: т. 3, 174; 4: 

60]. Эта же идея будет осмыслена Тютчевым и в другом аспекте: 

продолжение революции – вечная, непрекращающаяся борьба в 

обществе («… европейская Революция в разных странах… су-

мела найти… лишь поле битвы против Власти и Общества») [6: 

т. 3, 184]. Согласно тютчевской историософии, революция – 

угроза менталитету и, как следствие, существованию русской 

нации: «… Революция, являющаяся для Запада болезнью… по от-

ношению к России представляет собой материального и вполне 

ощутимого врага, угрожающего не только ее душе, но и самому 

ее существованию… хочет ее разрушения… И в этом Революция 

совершенно последовательна, она прекрасно усвоила, что между 

нею и нами идет бой не на жизнь, а на смерть» [6: т. 4, 442]. В 

этом же обвиняет большевиков и инженер Никитин («Самый же 

главный ваш просчет… – переделать естественную природу че-

ловека, разрушить его национальную природу. В эту бездонную 

пропасть рухнуло уже немало революций, рухнет и ваша. Это не 

подвластно даже самому господу богу» [4: 38]. И еще один важ-

ный аспект взглядов Тютчева: революция несет антихристиан-

ское начало, враждебное православности русского народа. 



Ф.И. Тютчев в восприятии П. Проскурина в романе «Отречение» …  

 

107 

Угрозу от русской православной стихии большевизму ощущает и 

Сталин («Революция же прежде всего – враг христианства. Ан-

тихристианский дух есть душа Революции, ее сущностное, от-

личительное свойство… насилия и преступления – все это част-

ности и случайные подробности. А оживляет ее именно антихри-

стианское начало, дающее ей… грозную власть над миром» / 

«Ненавижу этот народ! – вырвалось у Сталина… – Слишком тер-

пелив и плодовит. Закованная в берега православия русская 

стихия больше, чем угроза... Да, слишком талантлив и необуздан, 

главное, непредсказуем. Трудно держать в узде. Никогда не ве-

рил и не верю в его смирение... Вынужденная личина…А во всем 

ведь должно соблюдаться равновесие...») [6: т. 3, 145]; [4: 34]. Две 

лексические единицы из речи Сталина о русском народе (терпе-

лив и смирение) отсылают к еще одному стихотворению «Эти 

бедные селенья» поэта (оно полностью приведено Проскуриным 

в первой книге мемуаров «Порог любви). При этом указанные 

черты русского менталитета также, по Тютчеву, обусловлены 

православием народа. 

В романе «Отречение» П. Проскурин обозначил и новое вос-

приятие тютчевской концепции в рамках русского философского 

учения о космизме («…сын с отцом как бы представляли нечто 

единое в духовном плане, они любили одни и те же книги… 

могли часами спорить о воззрениях русских философов-косми-

стов, все больше о Федорове, пытались в его фантастическом 

идеализме нащупать иные, еще неизвестные ныне формы суще-

ствования материи и тем самым понять и оправдать, разумеется, 

чуждые всякому прагматическому марксизму или приземлен-

ному ленинизму философские, истинно космические концепции 

бытия… Тютчев почитался у них как непревзойденная философ-

ская космическая вершина среди всех остальных поэтов; оба они 

еще и еще раз убеждались в непрерывности и закономерности те-

чения жизни, грубо разрываемой у них на глазах новейшими де-

кретами, самонадеянно объявлявшими, что все в природе и бы-

тии человека начинается заново, практически с нуля, что нарабо-

танная тысячелетиями культурная и философская субстанция че-



А.А. Куприянова, А.В. Шаравин  
108 

ловечества отменяется, отменяются и Бог и небо, и главным ста-

новится идея превращения человечества в одномастное стадо с 

генеральным планом его казарменного процветания отныне и во 

веки веков» [4: 9]). Писатель в романе выстраивает линию разви-

тия русских философов-космистов: Тютчев, Федоров, Циолков-

ский и Вернадский. В своем варианте космизма П. Проскурин 

синтезирует религиозно-мистический космизм Федорова с есте-

ственно-научным Циолковского и Вернадского и апокалипсиче-

ским космизмом Тютчева. Все теории русских космистов исходят 

из того, что тот путь, по которому развивается человечество, ги-

бельный, ведет к экологической катастрофе. Эту же мысль 

Проскурин проводит и в романе «Отречение»: «… человеческая 

раса… – самый неэкономный и эгоистический вид жизни, и, если 

человечество вовремя не остановится… оно сожрет себя» [3: 26]. 

Пути преобразования человеческого общества и природы на ос-

нове принципов русского космизма (всеединство, взаимообу-

словленность, соизмерение деятельности человека природными 

и космическими факторами и т.д.), которые проповедуют люби-

мые герои писателя (академик Обухов, Меньшенин, академик 

Игнатов из последних романов 90-х годов), отвергаются властью. 

Логика развития постперестроечной России приводит П. 

Проскурина к апокалипсическому космизму Тютчева, художе-

ственно смоделированному писателем в книге «На грани веков». 

Поэт-философ осознавал, что история будет побеждена природ-

ным началом, обретающим себя в Божественном апокалипсисе. 

Большинство стихотворений Тютчева – это предощущение по-

следнего катаклизма. Классический шедевр поэта «Последний 

катаклизм» (1829) – утверждение Божественного обуздания ха-

оса и начала создания нового мира. Причина этого и для Тютчева, 

и для Проскурина одна: растление человеческого духа: «разме-

ренно животная жизнь» («Наш век») [5: 424]. По Тютчеву Россию 

уничтожит западная революция на русской почве, по Проску-

рину – раздражение белой расы глобалистов против России, иду-

щей по пути к «единству земли и человечества» [5: 433]. Вывод 

писателя: «Гибель России – гибель всей белой расы» [5: 433]. 

Проскурин воссоздает по-тютчевски апокалиптическую картину 



Ф.И. Тютчев в восприятии П. Проскурина в романе «Отречение» …  

 

109 

мира, сожженного в ядерном огне: «Когда над сожженной пусты-

ней человечества, где… все… будут уравнены по беспощадным 

законам восставшей и мстящей природы, послышится… голос 

последнего Рокфеллера или Буша, в ответ ему прозвучит далекий 

сожалеющий смех, и это будет русская загадочная улыбка над пу-

стыней мира…» [5: 433]. Как и у Тютчева, последний катаклизм 

в мемуарах завершает образ Бога, только у русского советского 

писателя это знак земного мира и перемещения русского начала 

в другие запредельные миры («Над Вечной могилой стоял Творец 

и вопрошающе глядел на дело рук своих, а русский смех, знако-

мый и равнодушный, отдавался уже в глубинах космоса, в каких-

то других, запредельных мирах») [5: 433]. Проскурин моделирует 

вариант тютчевского апокалипсиса, усиливая необратимость, 

трагичность и катастрофичность для мира, России и Творца. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Старцева И.Л., Шаравин А.В., Антюхов А.В., Михеичева Е.А. Роман 

«Глубокие раны» П. Проскурина: идеология, выправленная биогра-

фией. Статья первая // «Ученые записки Орловского государствен-

ного университета», № 1 (98), 2023. СС. 135–143. 

2. Старцева И.Л., Шаравин А.В., Антюхов А.В., Михеичева Е.А. Роман 

«Глубокие раны» П. Проскурина: идеология, выправленная биогра-

фией. Статья вторая // «Ученые записки Орловского государствен-

ного университета», № 1 (98), 2023. СС. 144–150. 

3. Проскурин П. Отречение. Роман-газета. № 19 (1121), 1989, 129с. 

4. Проскурин П. Отречение. Роман-газета. № 21 (1147), 1990, 81с. 

5. Проскурин П. Порог любви. Орел: Изд-во «Картуш», 2023, 560с. 

6. Тютчев Ф. И. Полное собрание сочинений. Письма. В 6-ти т. М: 

Издательский центр «Классика», 2002–2005. 

  



А.А. Куприянова, А.В. Шаравин  
110 

F.I. TYUTCHEV AS PERCEIVED BY P. PROSKURIN  

IN THE NOVEL “ABNATION” AND THE MEMOIRS “ON THE 

EDGE OF THE CENTURIES” 

A. Kupriyanova 

4-th year postgraduate student, 

Bryansk State University named after academician I. Petrovsky, 

Bryansk, Russian Federation 

kuperalin@yandex.ru 

 

A. Sharavin 

Scientific supervisor, Doctor of Philology, Professor, Department of 

Russian and Foreign Literature and Mass Communications, 

Bryansk State University named after academician I. Petrovsky, 

Bryansk, Russian Federation 

ekl1ier@mail.ru 

ABSTRACT 

In the 1990s, Proskurin’s perception of Tyutchev's per-

sonality and work changed. The writer models the poet's 

apocalyptic cosmism in his works. Proskurin's final cat-

aclysm synthesizes and intensifies irreversibility, trag-

edy, and catastrophic character for the world, Russia, 

and the Creator. For Tyutchev, this was associated with 

the transfer of Western revolutions to Russian soil; for 

the 20th-century writer, it was linked to perestroika 

ideas, introducing alien Western values into the Russian 

mentality. 

Keywords: F. Tyutchev, P. Proskurin, tradition, cos-

mism, revolution, evolution, violence. 



 
111 

СОЧИНЕНИЕ КАК СПОСОБ ФОРМИРОВАНИЯ 

НАВЫКОВ ПИСЬМЕННОЙ РЕЧИ В РАМКАХ 

ПРАКТИЧЕСКОГО КУРСА  

«ЛИТЕРАТУРНЫЕ ЧТЕНИЯ» 

Маргарян Сона Саргисовна 

К.ф.н., доцент кафедры русской и мировой литературы и 

культуры РАУ, 

Ереван, Армения 

sona.margaryan@rau.am 

АННОТАЦИЯ 

Статья посвящена методике работы по углублению 

навыков письменной речи в процессе работы над 

творческими сочинениями, предусмотренной для 

студентов направления «Филология». Сочинения, 

предлагаемые в рамках практического курса «Ли-

тературных чтений», опираются на литературные 

образцы, однако призваны не столько интерпрети-

ровать или комментировать их, сколько, приняв во 

внимание авторский инструментарий, способство-

вать оттачиванию мастерства создания оригиналь-

ного текста. Произведения студентов представ-

ляют собой не только синтез всех видов школьных 

сочинений, но и их развитие, своеобразную эволю-

цию письменных работ с усложненными требова-

ниями как к содержанию, так и к форме. 

Ключевые слова: сочинения, письменная речь, 

литературные чтения. 

Формирование письменной речи – одна из основных задач 

курса «Литературные чтения», который успешно преподается 

вот уже два десятка лет на факультетах журналистики и филоло-

гии, где творческие способности и свободное владение навыком 

устной и письменной речи – это необходимые профессиональ-

ные качества будущих специалистов. 



С.С. Маргарян  
112 

Письменные работы на практических занятиях по «Литератур-

ным чтениям» можно условно разделить на два типа: творческие 

сочинения и упражнения с различными целевыми установками. 

В традиционной методике сочинению заслуженно отведена 

основная роль в развитии письменной речи и становлении зре-

лого литературного слога. «Сочинения – это как раз тот вид ре-

чевой деятельности, когда пишущий сознательно и преднаме-

ренно выбирает способ изложения, жанр, композицию, средства 

словесного выражения в зависимости от темы сочинения, от сво-

его отношения к теме, от цели выполнения работы, обстоятель-

ств, в которых она выполняется, от индивидуальных наклонно-

стей и возможностей пишущего» [1: 29]. 

Необходимо отметить следующее: школьникам и абитури-

ентам чаще всего предлагаются сочинения на литературную 

тему, когда пишущий углубляет свои знания по курсу литера-

туры, самостоятельно судит о художественном произведении, 

обращается все к той же литературе за аргументацией своих суж-

дений, за ответами на волнующие его вопросы. Безусловно, по-

добные сочинения носят контролирующий характер, поскольку 

дают возможность судить о сумме фактических знаний по лите-

ратуре, их глубине и осознанности. Однако как в школьной, так 

и в вузовской практике существует еще одна разновидность со-

чинения – это сочинения на нелитературные темы, которые ино-

гда называют свободными или творческими, а также «сочинени-

ями на отвлеченные темы» [2: 7]. 

Последний термин, характерный для дореволюционной шко-

лы, вызывал споры среди методистов и учителей. А.П. Романов-

ский писал: «Термин “отвлеченные” предполагает противопо-

ставление чему-то конкретному, связанному с фактами жизни, 

наводит мысль о каком-то излишнем теоретизировании. Сочине-

ния на “свободные темы” не менее конкретны, чем литературные, 

они предполагают не меньшую, а большую связь с окружающей 

жизнью; автору в них труднее остаться бесстрастным. “Отвлечен-

ными” их можно назвать только в том смысле, что они отвлечены 

от определенного фиксированного литературного произведения, 

но они отнюдь не оторваны от литературы вообще…» [3: 116]. 



Сочинение как способ формирования навыков письменной речи …  

 

113 

Выступая против термина «сочинения на свободные темы», 

В.А. Никольский отмечал, что школьники не свободны «от тре-

бований жанра» [4: 41]. 

Трудно не согласиться и с тем, что сочинения на свободную 

тему предполагают самостоятельный выбор темы со стороны пи-

шущего, а не задание учителя. По утверждению Т.А. Ладыжен-

ской, «также не совсем удачным представляется термин “твор-

ческие сочинения”, поскольку творчество учащегося, то есть их 

самостоятельность в подходе к материалу и его изложению, 

должно проявиться в не меньшей мере в сочинениях на литера-

турную тему» [2]. 

Все эти мнения, безусловно, правомерны, когда речь идет о 

школьных сочинениях. Отвлеченные сочинения далеки от опыта 

и интересов школьников; они еще недостаточно самостоя-

тельны, чтобы правильно выбрать и сформулировать тему, а о 

творчестве сочинений школьников приходится говорить лишь в 

том узком смысле, в котором оно должно наличествовать в лю-

бом виде их ученической деятельности, и отнюдь не только на 

уроках русского языка и литературы. 

Что же касается студентов, которые уже прошли школьный 

этап обучения сочинениям, то здесь подход принципиально иной: 

сочинения на практических занятиях по литературным чтениям 

представляют собой не только синтез всех видов школьных сочи-

нений, но и их развитие, своеобразную эволюцию письменных ра-

бот с усложненными требованиями как к содержанию, так и к 

форме. 

В связи с возрастным и психологическим развитием, обога-

щением жизненного опыта и расширением интересов студентов 

привлекают рассуждения на отвлеченные темы. Раскрывая соб-

ственный внутренний мир, они пытаются разобраться в его про-

тиворечиях, ответить на волнующие вопросы или просто за-

даться ими, анализируя, давая простор воображению и волю 

фантазии. Студенты учатся самостоятельно выбирать форму для 

изложения своих мыслей, тему для их реализации, собирают не-

обходимый материал, по-своему его компонуют, стилизуют, вы-

рабатывая письменную речь и художественный слог. Творчество 



С.С. Маргарян  
114 

студентов проявляется не только в «самостоятельном подходе к 

материалу и его изложению», но и в самом выборе материала, 

нравственно-эстетическом эмоциональном его наполнении. По-

этому сочинения на отвлеченные темы, свободные и творческие 

сочинения в вузовской системе преподавания – это не синони-

мические термины, среди которых приходится выбирать самый 

точный: они обозначают разные виды сочинений на не литера-

турные темы, в каждом из которых актуализируются свои харак-

терные и особые принципы изложения. Сочинения на нелитера-

турные темы, предусмотренные курсом «Литературные чтения», 

не хотелось бы обособлять от литературных, имея в виду опору 

письменных работ на литературные образцы. Однако эти пись-

менные работы предполагают определенную смену акцентов и 

отношений между художественными произведениями и сочине-

ниями студентов, продиктованную новыми целевыми установ-

ками, речевой деятельностью учащихся. В школьной практике 

сочинения на литературную тему способствуют правильному 

пониманию и оценке произведения, выполняют контролирую-

щую функцию и представляют собой в конечном итоге художе-

ственную и логическую интерпретацию текста. На занятиях же 

по литературным чтениям сочинение не проверяет навыки ин-

терпретации, а позволяет выработать мастерство создания ори-

гинального текста. Достижению этой цели и служит показ об-

разца как наиболее наглядный способ обучения. Образец в дан-

ном случае может представлять собой не крупное художествен-

ное произведение, а небольшой по объему отрывок литератур-

ного текста, с опорой и в подражание которому студенты пишут 

собственное сочинение. 

На протяжении многих лет методика предлагала жанровый 

принцип обучения сочинению, то есть раздельное обучение опи-

санию, повествованию и рассуждению. Противники этого ме-

тода исходили из того, что в пределах одного высказывания эти 

три способа изложения взаимодействуют и в чистом виде встре-

чаются крайне редко. Каждое из написанных учащимися сочине-

ний имеет свои композиционные и языковые особенности, опре-



Сочинение как способ формирования навыков письменной речи …  

 

115 

деляемые темой, содержанием, характером смысловых отноше-

ний. Жанр сочинения не всегда совпадает со способом изложе-

ния, более того, он определяет, какой из способов, взаимодей-

ствующих в сочинении, будет доминировать, а какие будут иг-

рать роль отдельных композиционных элементов. При разреше-

нии этого вопроса о целесообразности деления сочинения на 

жанры в данном случае опять же необходимо учитывать специ-

фику обучения в вузе, где будущим специалистам для наиболее 

оправданного выбора формы изложения в конкретном случае 

нужно уметь пользоваться этими формами в чистом виде, да и 

вообще, отличать их друг от друга. Необходимо отметить, что в 

последние годы происходит пересмотр жанровой классифика-

ции. Так, в своих работах Ю.А. Озеров предлагает такие жанры 

школьных сочинений, как сочинение-литературный портрет, со-

чинение-рецензия, сочинение-литературно-критическая статья, 

сочинение-очерк или сочинение-рассказ, сочинение-воспомина-

ния, сочинение-дневник, сочинение-стихотворение, которые во 

многом учитывают индивидуальность ученика [5]. Сочетание 

жанрового и тематического подходов зачастую становится более 

эффективным, способствуя повышению уровня речевой подго-

товки и углублению анализа изучаемых литературных произве-

дений. В связи с этим, не отрицая ни одной из жанровых класси-

фикаций, мы попытались их примирить и объединить в творче-

ских сочинениях по «Литературным чтениям». 

Так, первый тематический блок посвящен сочинениям о жи-

вотных и включает несколько тем-заданий, которые постепенно 

усложняются. 

Первое из них – «Мир глазами животного» или альтернатив-

ный вариант – «Один день из жизни животного». Если в первом 

случае внимание актуализируется на жизни человека, «подсмот-

ренной» и воспринятой братьями нашими меньшими, то во вто-

ром варианте осуществляется попытка перевоплощения в зверя, 

насекомое или птицу, когда студенты стараются максимально 

убедительно примерить маску и сохранить интригу, до самого 

конца не называя представителя фауны, которого они избрали 

героем своего рассказа. 



С.С. Маргарян  
116 

В названных выше темах учащимся рекомендуется избегать 

излишнего теоретизирования и ненужных рассуждений, а ис-

пользовать такой способ изложения, как повествование с эле-

ментами описания, написав сочинение-рассказ. Предваритель-

ный детальный анализ литературных образцов («Каштанка» и 

«Белолобый» А. Чехова, «Холстомер» Л. Толстого, рассказы о 

животных Куприна и др.) позволяет выяснить, как авторам уда-

ётся «вжиться» в образ героя-животного, увидеть человеческий 

мир в необычном ракурсе. 

Опыт показывает, что студенты и предпочитают вести по-

вествование от первого лица, что, безусловно, оправдано жела-

нием рассказать о событиях в жизни животного, не называя его 

и позволяя читателям самим разобраться, о ком именно идёт 

речь в контексте сочинения. Эта анонимность – очень удачный 

приём, открывающий массу возможностей для яркой стилизации 

и выбора изобразительных средств. 

Задача преподавателя в работе над темой – следить за «прав-

доподобием» и убедительностью литературной маски, которые 

предполагают предварительную поисковую и исследователь-

скую деятельность студентов, ведь они должны узнать интерес-

ные факты о животных, которых выбирают в качестве персона-

жей. Однако этого не всегда достаточно для достижения художе-

ственных целей. 

Вот наглядный пример того, как студентка, казалось бы, во-

оружилась сведениями о животном и личными наблюдениями, а 

сочинение в результате получилось сырым, блеклым, напомина-

ющим скорее информирующее эссе, нежели выразительное ху-

дожественное произведение. 

«Кошка с древних времен считается мистическим и таин-

ственным существом, ассоциирующимся с магией, силой и неза-

висимостью. Во многих культурах она наделялась божествен-

ными чертами, а в Древнем Египте даже почиталась как свя-

щенное животное богини Бастет. 

Кошка – это воплощение грации и свободы. Её движения 

легки, а походка безмятежна. Когда она идет, кажется, что 

она не ступает по земле, а плывет в воздушном потоке, словно 



Сочинение как способ формирования навыков письменной речи …  

 

117 

удерживая на себе небесные силы. Эта грациозность и плав-

ность символизируют божественную связь с природой. Богиня-

кошка, подобно ночному охотнику, всегда скрыта в тенях, но 

всегда готова к действию. 

Мудрость кошки проявляется в её взгляде. Когда она смот-

рит на нас, кажется, что она видит гораздо больше, чем мо-

жет казаться на первый взгляд. Её глаза, как окна в другой мир, 

полны загадок и древнего знания. Именно в этом взгляде кроется 

божественная сила, способная постичь глубинную природу ве-

щей. В глазах кошки мы видим саму вселенную – неизмеримую, 

вечную, пронизанную тайной. 

Кроме того, кошки всегда ассоциировались с женской энер-

гией, чувственностью и магией. Богиня, принимающая образ 

кошки, символизирует плодородие, созидание и защиту. Она да-

рит жизнь, но также способна её оборвать. Её загадочность, 

притягательность и неуловимость символизируют саму при-

роду женщины – многослойную, глубокую и не всегда понятную, 

но всегда могущественную» (Мурадханян Мариам). 

В этом конкретном случае студентке было предложено из-

менить только нарратора, и текст, изложенный от первого лица, 

заиграл новыми красками, чем-то напомнив «Рассказ змеи о том, 

как у нее появились ядовитые зубки» Л. Андреева: 

«Я с древних времен считаюсь мистическим и таинствен-

ным существом, ассоциируюсь с магией, силой и независимо-

стью. Во многих культурах я наделена божественными чер-

тами, а в Древнем Египте даже почиталась как священное жи-

вотное богини Бастет. Я воплощение грации и свободы. Мои 

движения легки, а походка безмятежна. <…> Я дарю жизнь, но 

также способна её оборвать. Моя загадочность, притягатель-

ность и неуловимость – это сама природа женщины, много-

слойная, глубокая, не всегда понятная, но всегда могуществен-

ная». 

Теперь кошка стала персонажем – с характером, психологи-

ческим портретом и даже гендерной соотнесенностью. 



С.С. Маргарян  
118 

В попытке утаить, кто именно является героем рассказа, уча-

щиеся выбирают более экзотичных животных, по возможности 

сохраняя интригу до самого финала. 

«Когда ночь окутывает мир, и звезды начинают мерцать 

на темном небосводе, я выхожу из своего укрытия. <…> Я под-

бираюсь к мусорному баку, обнюхивая воздух, чтобы убедиться, 

что вокруг нет угрозы. Открыв крышку, погружаюсь в мир 

остатков пищи – это настоящая сокровищница для меня! Здесь 

лежит ароматная пицца, немного фруктов и даже кусочек пи-

рога. Я наслаждаюсь каждым укусом, забывая о времени и ме-

сте. Но вдруг слышу шорох – кто-то приближается. Моя серая 

шерстка и характерная маска помогают мне слиться с тенями. 

Сердце замирает от страха. Это человек!» (Хачатрян Диана). 

«Сегодня я лечу над лесом, гордо расправив свои крылья. Так 

тихо, так спокойно, что я слышу все. Любой звук отдается эхом 

в моих ушах: шелест листьев, шуршание насекомых и, что важ-

нее всего, биение маленьких сердечек. Там, внизу. Они даже не 

думают о том, чтобы спрятаться. И я лечу. Мои крылья бес-

шумно рассекают воздух, и я уже представляю, что буду делать 

со своей жертвой. Резкий свет. Я замираю в воздухе. Он яркий, 

ослепляющий, совсем ненужный. Нарушает естественный по-

рядок вещей. <…> Я ловко меняю траекторию, скрываясь в гу-

стых кронах. <…> Спешу к своим друзьям, среди них я Эдвард 

Каллен, потому что у меня тоже своего рода «кожа убийцы» 

(Оганисян Мариам). 

«Меня зовут Луна. Я очень красивая и на вид милашка. Ча-

сто меня путают с другими, и мне это не нравится, иногда 

даже раздражает. <…> Я вешу всего лишь 65 кг, а талия у меня 

как у песочных часов. Практически Ким Кардашьян. Живу в хо-

роших климатических условиях и обожаю свою шерсть – она 

настолько мягкая, что я чувствую себя как в облаках. Шея у 

меня длинная, но не настолько, как, например, у жирафа. <…> 

Иногда я вижу людей, которые пытаются сделать со мной 

селфи, и чувствую себя как звезда. Я даже подумываю начать 

снимать ТикТоки, потому что уверена, что такими темпами 

наберу миллион подписчиков» (Айрапетян Варсеник). 



Сочинение как способ формирования навыков письменной речи …  

 

119 

«Мне не нужно суетиться. Я терпелив. Всё, что мне нужно, 

само найдёт дорогу ко мне. Сижу в уголке, наблюдаю, жду» 

(Шахназарова Тамара). 

Аудитории доставляет большое удовольствие угадывание жи-

вотного: они подмечают детали в описании внешнего вида и образа 

жизни, живо реагируют на шутки и атмосферную картинку. 

Студентам нужно почувствовать, что в творчестве зачастую 

важно не ЧТО сказать, а КАК это преподнести, чтобы произве-

сти впечатление на аудиторию, живой отклик которой они тут 

же получают, читая свои работы на занятиях. При этом уже с 

первого дня преподавателю необходимо настроить учащихся на 

адекватную реакцию на критические замечания сокурсников, 

если они, разумеется, конструктивны и аргументированы. Такая 

форма анализа и огранки мастерства не нова – взять хотя бы со-

брания «Цеха поэтов», которые были построены по схожему 

принципу. Однако в случае с образовательным процессом препо-

давателю нужна известная доля чуткости и навыка контролировать 

ситуацию, чтобы сохранить здоровую атмосферу в студенческой 

среде и подчинить критический отклик продуктивным обучающим 

целям. 

Еще более сложный эксперимент – написание собственной 

басни. Если в школьном сочинении на тему «Басни Крылова» уче-

ники пишут об авторе, композиции, художественном своеобразии, 

идейном содержании басен, иногда, пытаются разобраться в мо-

рали, иногда в историческом и социальном подтексте, то студенты 

на «Литературных чтениях», создав представление об эзоповом 

языке, о приемах аллегории, олицетворения, о морали и т.д. сочи-

няют собственную басню, ограничиваясь лишь характерным для 

нее жанровым и композиционным своеобразием. При этом они 

имеют возможность самостоятельно выбрать сюжет, поэтическую, 

прозаическую форму своего творческого сочинения. 

Для облегчения задачи студентам можно предложить вы-

брать в качестве морали какую-либо пословицу, строя само по-

вествование на раскрытии ее смысла. Конечно, преподавателю 

нужно следить, чтобы две композиционные части басни соответ-



С.С. Маргарян  
120 

ствовали друг другу, то есть, чтобы сюжет со всеми характер-

ными особенностями иносказательного языка в конечном итоге 

приводил к логическому выводу, идее, заключенной в выбран-

ной пословице. 

На практическом занятии преподаватель не только дает об-

щее представление о жанре басни, которое у учащихся к тому 

времени уже обычно сформировано благодаря школьной про-

грамме и, например, пройденному курсу по русской литературе 

XVIII века. Задача на этом этапе – продемонстрировать, каким 

инструментарием может располагать баснописец и каковы ха-

рактерные приемы аллегорического повествования. 

Так, например, детальное сравнение басен Тредиаковского, 

Сумарокова и Крылова с сюжетом о вороне и лисице позволяет 

выявить не только эволюцию жанра в русской литературе, но и 

те многочисленные языковые, стилистические и выразительные 

средства, которыми на каждом этапе пользуются авторы в сход-

ных по содержанию, но столь различных в исполнении текстах. 

При этом начинать разговор имеет смысл уже с самих названий, 

выбранных писателями: учащиеся начинают понимать, что вари-

ации не случайны, и подборка точного онима для персонажа 

весьма значима для передачи идеи и характера героя. Ассоциа-

тивное поле, которое возникает в воображении студентов в при-

вязке к образу ворона, мудрой птицы-пророка, связанной с тана-

тологическими и мифологическими мотивами, никак не вяжется 

с содержанием басни, где легкомысленная ворона была обма-

нута лисой и, потеряв голову от похвал, «проворонила» кусочек 

сыра. Чисто интуитивно учащиеся отдают предпочтение также 

«лисице», ощущая в фонетическом облике слова большую со-

звучность представлениям о льстивой и хитрой натуре по срав-

нению с более нейтральной лексемой «лиса». 

Вообще при прохождении курса в целом преподавателю 

необходимо настаивать на тщательной работе над названиями 

творческих сочинений, которые зачастую подменяются форму-

лировкой заданной темы. Студенты неохотно тратят время на 

поиск выигрышного наименования, которое не только служит 

идентификации, определяет тему, идею или центральный образ, 



Сочинение как способ формирования навыков письменной речи …  

 

121 

но и является важнейшим паратекстуальным элементом произ-

ведения, способствующим его верной интерпретации или задаю-

щим рамки для восприятия последующего содержания. 

Особого внимания заслуживает на дальнейших этапах и ху-

дожественная ономастика, которая может выступать действен-

ным поэтическим средством выразительности и также зачастую 

кажется учащимся не столь существенной. На уроках по «Лите-

ратурным чтениям» осуществляется попытка максимально уве-

сти студентов от выработавшейся в школе привычки работать 

исключительно над содержанием: они должны научиться ухо-

дить вглубь текста, использовать весь возможный инструмента-

рий для создания качественного художественного произведения, 

подмечать, что в литературном образце создает впечатление, и 

пользоваться опытом и приемами автора в собственных творче-

ских лабораториях. Кстати, что касается художественных антро-

понимов, студенты чаще всего используют русские имена, веро-

ятно, исходя из литературной традиции, кажущиеся им более ор-

ганичными в русскоязычном тексте, или же, напротив, обраща-

ются к иностранным онимам, имея на слуху образцы из совре-

менного кинематографа и шире – из англоязычной культурной 

традиции, что не всегда оправдано сюжетом и выявляет скорее 

социально-культурные предпочтения учащегося, нежели явля-

ется плодом сознательного художественного поиска. Между тем 

удачно подобранное имя персонажа может преобразить произве-

дение, сделав блеклый текст и образ живыми, комичными или, 

наоборот, исполненными драматизма или нового идейного со-

держания. Так скорпион, названный Степаном, как персонаж 

уже гораздо интереснее безымянного скорпиона, а неустанный 

труженик муравей Ашот, покинувший родной муравейник в по-

исках вечно недостающей пищи и стройматериалов, ибо, как он 

любил повторять на своем муравьином, «փող չկա» («нет де-

нег») – это уже настоящая жизненная драма. 

Как показывает опыт, большинство студентов предпочитают 

написать басню в стихотворной форме, хотя таковая отнюдь не вхо-

дит в обязательные требования. Безусловно, размер, ритм и в целом 

качество исполнения на выходе не всегда безупречны, но попытка 



С.С. Маргарян  
122 

попробовать себя в стихосложении обязательно должна поощ-

ряться, поскольку студент добровольно ставит перед собой доста-

точно сложную задачу и не боится бросать себе творческий вызов. 

Работа над созданием басни – это хороший повод повторить 

и укрепить на практике знания из области теории литературы и, 

в частности, стихосложения. Правильно составленные, плавные 

и выверенные стихи здесь, конечно, не самоцель. Иногда испра-

вить их означает для преподавателя написать басню заново, чего 

делать не стоит. Однако, если работа в целом удалась, вызвала 

эмоциональный отклик у аудитории и нуждается в небольшой 

огранке и редактуре, имеет смысл показать учащимся, как можно 

было бы сделать ее лучше, подправить ритмику, улучшить риф-

му, использовать иные выигрышные приемы. Это, безусловно, 

требует от самого преподавателя определенных творческих спо-

собностей, однако это требование к учительским навыкам акту-

ально для курса «Литературных чтений» априори, как необходи-

мое условие. Самое главное, чтобы преподаватель оказался до-

статочно чутким к оригиналу, не «насиловал» бы чужой текст, 

не навязывал свою версию басни, а сумел бы подхватить при-

емы, развить идею и помочь студенту там, где ему немного не 

хватило опыта для достижения лучшего результата. Важно вы-

звать доверие учащегося, чтобы не ранить его авторские чувства, 

а поддержать в том, что ему несомненно удалось. Порой для 

этого достаточно показать, как легко можно изменить строку, 

чтобы получить удачную рифму. Часто это достаточно трудно 

сделать без добавления новой лексики и образов. 

Вот, например, студентка рассказывает в басне про волка, 

который, как водится, хочет съесть ягненка, приглашая его на 

пиршество: 

Волк усмехнулся, хитро подумав: 

«Ты просто не знаешь, куда тебя веду я». 

И ягненок ответил, смело взглянув: 

«Я лучше останусь с травой на полях» (Гукасян Мери) 

Налицо нарушение ритмики, огрехи рифмовки и стили-

стики. Немного воображения, и строфа преображается на глазах: 



Сочинение как способ формирования навыков письменной речи …  

 

123 

А волк усмехнулся, оскалив свой клык: 

«Получится знатный из друга шашлык!» 

Да только ягненок ответил ему: 

«Я травкой питаюсь. Мне пир ни к чему» 

Учитывая порой разный уровень владения языком в аудито-

рии, приходится особенно тщательно следить за точностью пе-

редачи смысла и стилистикой, поскольку в стихотворной форме 

у учащихся часто возникает соблазн «перекроить» язык, синтак-

сис и словоупотребление в угоду сомнительной ритмике стиха. 

В качестве примера приведем работу над следующей басней: 

 
В лесу, где птицы пели, 

Жил человек, мечтая смело. 

С топором в руках он шёл, 

Деревья падали, как стон. 

 

Время шло, и вот однажды 

Лес исчез – осталась пыль. 

Птицы улетели вдаль, 

А в душе его – печаль 

 

Он понял, что потерял 

Не только лес, но и мечты. 

Теперь бродит по пустым местам, 

Слышит сквозь листву только свои шаги. 

 

Взглянул на небо, в слезах, 

И осознал, что он все разрушил. 

Разрушая природу, 

Он потерял свой внутренний мир. 

(Варсеник Айрапетян) 

В лесу, где сладко птицы пели 

Жил дровосек весьма умелый. 

Мечтатель и романтик был 

И, замечтавшись, лес рубил. 

 

Он с топором справлялся лихо, 

И вскоре в роще стало тихо. 

Настали грустные деньки – 

Теперь в лесу одни пеньки! 

 

Лишившись этой красоты, 

Мечтатель растерял мечты – 

В душе печаль, земля в пыли, 

Умолкло пенье птиц вдали. 

 

Испытывает дровосек 

Экологический флэшбек. 

Ведь, погубив вокруг натуру, 

Он и свою угробил сдуру. 

 

Как видно на этом примере, в определенной коррекции нуж-

дались и ритмика, и рифмовка, и стилистика басни. При этом 

необходимо постараться вносить минимальные исправления, по-

скольку отношение к собственному творчеству у студентов 

обычно довольно ревностное. 

В другом примере басни студентке направления филологии 

удалось создать целый подводный мир и образ нерадивого 



С.С. Маргарян  
124 

Планктона, сдабривая повествование различными выразитель-

ными приемами. В частности, она весьма удачно реализует в 

басне фразеологизмы, органично вписывающиеся в контекст. 

 
В пучине моря, где жизнь всегда кипит, 
Жили по соседству один Планктон и Кит. 

У Кита ракушки, перлы и корабли, 
А Планктон как был, так и остался на мели. 

Плывет без остановки: "Найдется, коль, 

Что-то да получше, чем морская соль. 
Желудок весь в камнях, как мне закрыть счета? 

Можно попросить помощи у Кита! 

Кит благороден, богат и чуть смышлен, 
И не оставит голодать меня уж он! 

Возьму у него в долг, поеду я в Бермуды, 

Как бизнес взлетит – закрою сразу ссуды". 
Идет Планктон к нему, в карманах ни черта, 

Кит даст ему деньжат, дабы закрыть счета. 

А он плывет себе да машет плавниками, 
Не ожидая встречи со старыми друзьями. 

Планктон же сразу прыгнул ему на лоб 

И пищит как может, чтоб Кит ему помог: 
«Товарищ мой, посчитай меня за друга, 

Питаюсь песчинками, выручай же, ну-ка, 

Нужны мне пару тыща, дабы закрыть счета, 
Ты же Кит, ни Окунь, ни Щука, ни Сига. 

Вот пошел я к Раку, тот на горе свистит, 

А вот Краб как щипнул, до сих пор щека болит, 
Тётушка Акула воды в рот набрала, 

Никто, мой друг, не хочет выручать меня! 

А ты ведь такой щедрый, что душе щекотно, 
А я же в долг прошу, и то не ежегодно! 

Как деньги появятся, меня ты ущипни, 

И я приеду сразу, я потерплю возни!» 
И тут уж Кит так разинул рот, 

Что чуть не выпил море, как простой компот. 

Языком толкнул целый мешок иль два, 

И из них рассыпались ракушки и жемчуга. 

Планктон как увидел, сразу в руки хвать, 

И айда, в Бермудский Треугольничек бежать! 
А в Бермудах, боже, богатство, нагляденье, 

Надо лишь сделать правильное вложение. 

Вложил все жемчуга в нефтяной завод, 
И стал богаче всех в Бермудах он за год. 

Забыл и про Рака, и Краба, и Кита 

Он никак не хочет с ними закрывать счета. 
А вот Кит заболел, прилипла к нему язва, 

Та зараза хуже, больнее, чем проказа. 

А сбереженья год назад он отдал Планктону, 
И нет чем лечиться нашему больному. 

И приплывает он больными плавниками 

В самОй пучине моря, где жизнь всегда кипит, 
Соседствовали-жили один Планктон и Кит. 

Кит был богат: имелись ракушки, корабли, 
Ну а Планктон по жизни держался на мели. 

Плывет без остановки: «Не плохо было б, коль 

Нашлось что повкуснее, чем приторная соль. 
Желудок в сталактитах, и не закрыть счета. 

А не занять ли перлов жемчужных у Кита? 

Сосед мой благороден, богат, хоть не смышлен, 
Зато большое сердце – в беде не бросит он! 

Поеду на Бермуды, как перлы получу, 

Свои закрою ссуды и бизнес раскручу». 
Идет Планктон к соседу, в карманах ни черта – 

Кит даст ему жемчужин, чтобы закрыть счета. 

Плывет себе, огромный, и машет плавником – 
Богатый и счастливый внушительный нектон! 

Планктон, кита завидев, от страха так и взмок, 

Но стал просить, бедняга, чтоб тот ему помог: 
«Соседушка, родимый, спаси, ей-ей не вру – 

Я без твоей поддержки от голода помру! 

Нужна мне перлов тыща, чтобы закрыть счета! 
Ты кит, тебе ни Щука, ни Окунь не чета! 

Пошел я нынче к Раку – тот на горе свистит, 

А Краб затеял драку – с утра щека болит, 
От злости сводит скулы у тетушки Акулы, 

А дура-камбала воды в рот набрала, 

Нет в море-океане тебя, мой друг, добрей! 
Дай в долг, дыра в кармане, соседа пожалей! 

Я все верну с лихвою, дней эдак через пять! 

За мной не заржавеет, век воли не видать!» 
Кит пожалел Планктона, да так разинул рот, 

Что чуть не выпил море, как грушевый компот. 

И выдавил из глотки сундук за сундуком 

И подтолкнул к Планктону все мощным кадыком. 

Сокровища увидев, Планктон их в руки – хвать, 

И прямо на Бермуды – айда – давай бежать! 
Какой там треугольник – попал в богатый круг! 

Теперь Планктон Акуле и Щуке – лучший друг! 

Стал нефтяным магнатом и носит жемчуга, 
А сам живет в палатах и ставит на бегах. 

Так год прошел за годом, минуло целых пять – 

Планктон не собирался издержки возмещать. 
А Кит молчал, как рыба, питался молоком – 

Вот эдакая глыба с мощнейшим кадыком! 

Потом вконец согнулся от скудного меню 
И с язвою желудка совсем пошел ко дну. 

А там одни подлодки, и нет в них сундуков – 



Сочинение как способ формирования навыков письменной речи …  

 

125 

В Бермуды, дабы решить все со счетами. 

Планктон сидит в особняке большом, 

Рядом нефтяной завод пашет ночью, днем, 
Киту в тот особняк даже входа нет, 

Видно, позабыл Планктон данный обет. 

Гигант стоит у входа и жалостно мычит, 
Как же унижался за пару перлов Кит! 

Вот Планктон зазнался, этакая беда, 

Стал он оскорблять и выгонять Кита: 
«Уведите это скользкое чудовище, 

Ворвался ко мне в дом и устроил то ещё 

Скажу тебе, что не должен ничего 
Жалкому бедняку, уведите его!» 

Кит пустил слезу и так разинул рот, 

Что проглотил разом и нефтяной завод, 
И Планктона вместе с особняком, 

Дело решено, едет обратно он! 

Вылечил Кита знаменитый врач, 
За него платил наш Планктон-богач, 

А зазнайку нашу всем морем осудили: 

Забрать все имущество, сослать, ну или 
До конца жизни быть у Кита слугою, 

В Бермудский Треугольник ему уж ни ногою. 

Не удалось ему сломать большой орех, 
По сей день Планктоны страдают за свой грех. 

 

 
А мораль басни, подруги, такова, 

Что нельзя Планктону тяфкать на Кита. 

(Анна Григорян) 

Планктон как в воду канул и с долгом был таков. 

И кит плывет в Бермуды, как раненый титан – 

И стон его китовый весь слышит океан. 
Планктон сидит довольный в большом особняке, 

И нет Планктону дела до стона вдалеке. 

Планктону исполняют любой его каприз: 
То рыбка опахалом нагонит легкий бриз, 

То рыба-клоун покажет актерскую игру, 

То рыба-нож намажет балтийскую икру, 
Киту перекрывает дорогу рыба-меч, 

И хочет рыбу-молот к насилию привлечь. 

Гигант стоит у входа и жалобно мычит, 
Когда бы не был болен, им показал бы Кит! 

Планктон совсем зазнался – соседа гонит прочь, 

Забыв, как тот когда-то решил ему помочь: 
«Чудовище какое! И пахнет изо рта! 

А ну-ка уведите противного кита! 

Ворвался в дом, незваный! Какой прескверный вид! 
Я ничего не должен – какой такой кредит?» 

Тут, мучимый изжогой, очнувшись, как вулкан, 

Кит выхлопнул парами обиду в океан – 
На рыбу-меч и молот нахрапом как рыгнет! 

И особняк с Планктоном снаплыву как глотнет! 

Бермудский треугольник покинул богачом 
И тут же знаменитым был вылечен врачом. 

И почерком паршивым врач написал притом: 

«Глотать с волной планктонов в день девять-десять тонн». 
 

Мораль понять не сложно: не прогневи кита 

И вовремя, как должно, все закрывай счета! 

В тематический блок входит также сочинение с условным 

названием «Альтернативная эволюция», где учащимся предлага-

ется придумать свою версию появления какого-либо животного 

с характерными особенностями. В качестве литературного об-

разца берутся сказки Киплинга, такие как «Слоненок», «Откуда 

у кита такая глотка», «Откуда у верблюда горб» и т.п. Студенты 

должны представить, что им задает подобный вопрос маленький 

ребенок-«почемучка», и их задача – рассказать малышу макси-

мально правдоподобную сказку так, чтобы все «почему» оказа-

лись исчерпаны. Если сказать любопытному ребенку, что у 

зебры появились полоски, когда она села на окрашенную ска-

мейку, то возникнет закономерный вопрос, кто ее покрасил и как 

скамейка появилась в саванне. Так, на каждом этапе раскрытия 

замысла учащиеся стараются предугадать возможный вопрос и 

следят за логикой повествования. 



С.С. Маргарян  
126 

Каждый год к любопытным наблюдениям приводит занятие, 

на котором преподаватель проводит своеобразный эксперимент 

над особенностями восприятия текста литературного произведе-

ния. Учащимся предлагается прослушать стихотворение «Лицо 

коня» Заболоцкого и в процессе медленного чтения нарисовать 

все, что, по их мнению, может стать иллюстрацией к услышан-

ному. При этом они предупреждены, что вовсе не важно, 

насколько они хорошо рисуют: важно не качество рисунка, а то, 

что именно будет изображено. Сразу по завершении творче-

ского, а в идеале художественного чтения преподаватель пред-

лагает прослушать стихотворение снова, однако на этот раз сту-

денты должны выписать те слова, фразы, обороты и даже пред-

ложения, которые их почему-то зацепили и показались важ-

ными. Разумеется, читать нужно медленно, чтобы учащиеся 

успевали записать с голоса. Само произведение дает возмож-

ность даже при художественной декламации добиться тягучей, 

размеренной мелодичности и даже нейтральной монотонности, 

что позволяет преподавателю не выделять ничего намеренно са-

мому, а значит, не влиять на выбор. А дальше начинается испы-

тание для самого преподавателя, которому в данной работе необ-

ходимы недюжинные навыки психолога. Как показывает много-

летний опыт, рисунки отражают мысли, чувства и психологиче-

ские состояния студентов, причем чаще всего они идентифици-

руют себя с конем. Наиболее эмоциональные и романтичные из 

них рисуют развевающуюся гриву, звезды, выписывают все, что 

касается рыцаря и даже порой изображают рядом принцессу, ко-

торая в стихах не упоминается. Стена, клетка, разнообразные 

преграды, выписанные фразы типа «неподвижный мир», «бес-

сильный язык», «кому расскажет он» отражают довольно мрач-

ное расположение духа, чувство бессилия, одиночества и разо-

чарования. Учащиеся, для которых важны поступки и действия – 

собственные и окружающих людей – выписывают глаголы, чув-

ственные и интуитивно постигающие мир выделяют признаки и 

состояния, отдавая предпочтение прилагательным и наречиям и 

т.д. Никакого рецепта и метода расшифровки здесь нет – это, ко-

нечно, не претензия на полноценный психологический портрет, 



Сочинение как способ формирования навыков письменной речи …  

 

127 

а лишь попытка продемонстрировать студентам, как по-разному 

они воспринимают один и тот же литературный текст, как это 

восприятие наполняется их настроением, их характером, трево-

гами и фантазией. На выходе выясняется, что после двух прочте-

ний они ничего толком не могут рассказать о самом стихотворе-

нии, не уловив его идей, аллюзий, поэтики. И тогда преподава-

телю имеет смысл уже предложить учащимся литературоведче-

ский анализ, выявив весь творческий инструментарий поэта. По-

добное открытие – если не Заболоцкого, то себя самого, особен-

ностей своего восприятия и постижения мира – обычно потря-

сает ребят, становится откровением и заставляет задуматься о 

силе художественного слова и о литературе как особом виде ис-

кусства, которое не только воздействует на сознание, но и по-

рождает бессознательные импульсы. Кажется, это действенный 

способ отвратить студентов от кратких содержаний, не так ли? 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Богомолова Е.И. Методическое пособие для преподавания литера-

туры подготовительных отделений вузов. М.: «Высшая школа», 

1973. 

2. Система обучения сочинениям в 4–8 классах / Под ред. Г.А. Лады-

женской. М.: «Просвещение», 1973. 

3. Романовский А.П. Работа над сочинением в старших классах сред-

ней школы. Изд. 2. М.: «Учпедгиз», 1957. 

4. Никольский В.А. Сочинения в средней школе. М.: «Учпедгиз», 

1950. 

5. Озеров Ю.А. Экзаменационное сочинение на литературную тему. 

М.: «Школа-пресс», 1995. 

  



С.С. Маргарян  
128 

COMPOSITION AS A MEANS OF DEVELOPING WRITING 

SKILLS WITHIN THE PRACTICAL COURSE “LITERARY READ-

INGS” 

Margaryan Sona Sargisovna 

Ph.D., Associate Professor of the Department of Russian and World 

Literature and Culture of RAU, Yerevan, Armenia 

sona.margaryan@rau.am 

ABSTRACT 

The article is devoted to the methodology of develop-

ing students’ writing skills through work on creative 

compositions, designed for students majoring in Philo-

logy. The compositions offered within the framework 

of the practical course Literary Readings are based on 

literary models; however, their aim is not so much to 

interpret or comment on them as, taking into account 

the author’s techniques, to foster the refinement of 

skills in creating an original text. The students’ works 

represent not only a synthesis of all types of school es-

says but also their development, a kind of evolution of 

written work with more complex requirements regard-

ing both content and form. 

Keywords: compositions, writing skills, literary read-

ings. 



 
129 

НЕКОТОРЫЕ ОСОБЕННОСТИ «АРМЯНСКОГО 

ТРАВЕЛОГА» А.Г. БИТОВА 

Меликсетян Лилит Суреновна 

К.ф.н., профессор кафедры русской и мировой литературы и 

культуры РАУ, Ереван Армения 

lilit.meliksetyan@rau.am 

АННОТАЦИЯ 

У армянского травелога в русской литературе слав-

ная судьба. Для его создателей – Пушкина, Белого, 

Мандельштама, Гроссмана и др. – путешествие в 

Армению было знаковым, если не судьбоносным. 

Однако битовский травелог возник практически 

случайно: не сложилось с поездкой в Японию, 

«подвернулась» Армения. И все же, «случай-

ность – логика фортуны». И ее урок. Наша цель – 

выявление некоторых особенностей «Уроков Ар-

мении». 

Ключевые слова: Битов, травелог, Армения, Пуш-

кин, время, пространство, путь. 

Андрей Георгиевич Битов, случайно приехавший в Арме-

нию в 1967 году, в определенном смысле так и не смог из нее 

уехать, постоянно возвращаясь и в буквальном, и в метафориче-

ском смысле. И его «Уроки Армении» встали в один ряд с армян-

скими травелогами великих предшественников. Собственно, об-

ращенность к ним задается уже эпиграфом – фрагментом из 

пушкинских черновиков к «Путешествию в Арзрум» с парадок-

сальным наказом: «Любите самого себя, любезный, милый мой 

читатель». Кажется, начинать разговор об ином – пространстве, 

культуре, народе с призыва любить себя – не совсем логично, но 

у битовского текста своя логика, своя структура и форма. 

Именно в «Уроках Армении» «впервые использован прием от-

чуждения, который позднее станет визитной карточкой ма-

стера – взгляд на Россию и на себя извне. За счет этого книга 

действует на читателя перформативно. Одновременно А. Битов 



Л.С. Меликсетян  
130 

вписывает свою книгу в мировой литературный континуум, де-

лая ее продолжением творчества Пушкина и Мандельштама, 

подчеркивая непрерывность времени, истории и культуры», – 

справедливо отмечают О. Матасова и Э. Тугушева [1]. 

Любопытно, что в 1967 году Мандельштам еще официально 

не «реабилитирован», но Битов не только вводит в текст аллюзии 

на травелоги и стихи А. Белого и Мандельштама, но и возводит 

генеалогии их текстов к пушкинским. И то, что сегодня видится 

само собой разумеющимся, тогда требовало от него смелости и 

независимости – в том числе литературной. Выстраивая родо-

словную своего текста в контексте Пушкин-Белый-Мандельш-

там, Битов буквально игнорирует литературу социалистического 

реализма и все дежурные славословия в адрес АрмССР. Чего 

стоит ее определение именно и только как отдельной и особен-

ной страны. Напомню: в 1967 году и речи не было о стране 

внутри империи – республика, часть, одна из пятнадцати социа-

листических и советских. Но не для него. 

В «Уроках Армении» эпитет «советский» используется 

только трижды, и в очень своеобразном значении и контексте: 1. 

«В России не много идей воплотилось в такой последовательно-

сти и конкретности, как Петербург, как советская власть». 2. 

«Существует у нормального, здорового советского человека не-

кое остолбенение и впадение в гипнотическое состояние от лю-

бой формы протоколирования. Оттого, что человек напротив 

взял перо в руки, на тебя хотя бы в первую секунду да повеет 

подвальным, дежурным холодком…». 3. «...Я не видел многого 

из того, чем гордится Советская Армения. От моих заметок до 

энциклопедического очерка – огромное расстояние. Но так же 

далеко и энциклопедическому очерку до моих заметок!..» [2. 

Здесь и далее цитируется по одному и тому же электронному ис-

точнику, без указания страниц]. 

И действительно, расстояние между энциклопедическим 

очерком о Советской Армении и битовским травелогом аховое. 

В целом он практически избегает описания социалистических 

реалий или дает их имплицитно (как знакомые всем лозунги или 



Некоторые особенности «армянского травелога» А.Г. Битова  

 

131 

противопоставление новых строек древней архитектуре). Его 

Армения другая и о другом. 

В его странной стране Армении никто не гонит и не кричит 

на детей и бабушек – «как ни странно», пишет Битов, вызывая 

удивление своих армянских и неармянских читателей, впрочем, 

удивляющихся разному. Его Армения – «страна с одним горо-

дом, озером и горою, населенная моим другом», «страна реаль-

ных идеалов», страна, в которой «камень был камнем, свет све-

том», «страна понятий…» 

Эта многооттеночность смыслов, их деконструкция и созда-

ние текста буквально на наших глазах обеспечивают особый эф-

фект присутствия не в Армении, а в процессе писательства. И 

давно уже замечено, что Битов – «странный странник, путеше-

ствующий больше по своей душе, чем по параллелям и мериди-

анам» [3: 21]. И что при всей подчеркнутой строгости и четкости 

уроков – вот урок языка, вот истории, вот географии, вот веры – 

можно заметить отличие битовских «Уроков» от традиционной 

путевой прозы и близость скорее к свифтовскому поиску утопии 

гуингмов или к лоренс-стерновской традиции пусть не сенти-

ментального, но интеллектуально-духовного путешествия, о чем 

писал Л. Аннинский. И Армения, в природе которой Битов видит 

«первый чертеж Творения», как нельзя лучше подходит для та-

кого пути – Дао путника, где уроки и открытия сродни дзенов-

скому [О дзенбуддистском прочтении битовского травелога го-

ворится в 4: 117] постижению истины ничуть не менее, чем это 

могло быть в отмененном путешествии в Японию. 

Сам же Битов структурирует свой травелог как учебник – 

набор «уроков»: «Я очень мало знаю Армению, и ни на что не 

претендую. Поэтому-то и возникла форма уроков начальной 

школы, учебник своего рода». 

Что же это за уроки? Буквально первый «урок» – урок 

языка – максимально насыщен и эмоционально, и интеллекту-

ально: «Этими буквами можно подковывать живых коней… Или 

буквы эти стоило бы вытесывать из камня, потому что камень в 

Армении столь же естествен, как и алфавит, и плавность и твер-



Л.С. Меликсетян  
132 

дость армянской буквы не противоречат камню (Стоит вспом-

нить очертания армянских крестов, чтобы опять восхититься 

этим соответствием.) И так же точно подобна армянская буква 

своим верхним изгибом плечу древней армянской церкви или ее 

своду, как есть эта линия и в очертаниях ее гор, как подобны они, 

в свою очередь, линиям женской груди, настолько всеобще для 

Армении это удивительное сочетание твердости и мягкости, 

жесткости и плавности, мужественности и женственности – и в 

пейзаже и в воздухе, и в строениях и в людях, и в алфавите и в 

речи. В армянской букве – величие монумента и нежность 

жизни, библейская древность очертаний лаваша и острота зеле-

ной запятой перца, кудрявость и прозрачность винограда, и 

стройность и строгость бутыли, мягкий завиток овечьей шерсти 

и прочность пастушьего посоха, и линия плеча пастуха… и ли-

ния его затылка… И все это в точности соответствует звуку, ко-

торый она изображает. 

Я по-прежнему не знаю армянского языка, но именно по-

этому ручаюсь за правду своего ощущения: передо мной был 

только звук и его изображение, а смысл речи был за моими пре-

делами. 

Этот алфавит был создан гениальным человеком с порази-

тельным чувством родины – был создан однажды и навсегда, – 

он совершенен. Тот человек был подобен Богу в дни Творения». 

В этой немаленькой цитате сконцентрированы, пожалуй, 

главные мотивы армянского травелога, которые потом будут раз-

ворачиваться, укрупняться или отдаляться от читателя, повинуясь 

внутренней логике текста и творца – писателя. «Тексты А. Битова, 

как и тексты О. Мандельштама, не дают точных описаний марш-

рута поездки. Скорее они представляют собой нагромождения 

впечатлений, размышлений, воспоминаний, комментариев, запи-

сей разговоров и встреч, реальных и воображаемых. Они показы-

вают нам сам процесс конструирования, создания текста, что для 

Битова есть процесс познания и самопознания» [6]. 

С самого начала задаются и называются предшественники, 

темы и аллюзии: Пушкин, Мандельштам, Белый, камень, язык, 

архитектура, люди, книги, история, Творец и со-творение. И это 



Некоторые особенности «армянского травелога» А.Г. Битова  

 

133 

быстрое проговаривание «родословной» текста и его главных 

тем постепенно оказывается амбивалентным, двойственным. 

Кстати, как и название травелога: кто адресат и кто адресант 

«Уроков Армении»? Кажется, все очевидно: Армения «учит» и 

берет в полон очередного «кавказского пленника», есть даже ис-

тория влюбленности «пленника» и местной красавицы с марси-

анским именем Аэлита (хотя, кажется, для Битова Апаран и 

Марс – явления пространственно сходные). 

Но и сам «странный странник» чему-то учит Армению, со-

здавая эффект отчуждения, обращает внимание на то, чего сами 

армяне предпочитают не замечать либо действительно не заме-

чают ввиду привычности. А Битов замечает и не скрывает этого: 

«Я въезжал в город по проспекту Ленина, бывшему проспекту 

Сталина. Вот слева, видите? Это трест «Арарат» – армянский ко-

ньяк, знаете? А впереди тумба, видите? Постамент, то есть быв-

ший постамент, то есть… Ну, как тут что увидишь?» Или: «со-

временные ансамбли <…> были выстроены так, чтобы вы не 

могли не заметить, чтобы вами овладевал восторг в обязатель-

ном, рабочем порядке». И т.д., и т.п. 

Всякая показушность, навязанность вызывает у него оттор-

жение и обратную реакцию, ощущение замурованности и уду-

шья в «яме времени», в плену. Об этом, например, свидетель-

ствуют образы Храма и храмов, встречающиеся по всему тексту 

[Подробнее см. 5]. Битова буквально подвергают «мягкому наси-

лию»: он, как и любой дорогой гость, должен увидеть «всё»: Эч-

миадзин, Звартноц, Гарни, Гегард, Севан, Арарат, должен, обя-

зан всем восхититься, как и обязан постоянно есть, даже когда 

невмоготу, потому что «материал уже готов, сформирован, сло-

жен, отшлифован вековой судьбой и дожидается наблюдатель-

ного и отзывчивого писателя, чтобы влезть в книгу». И что же? 

«Вся эта праздность наблюдательности, этой ложной остроты 

зрения унижала меня, и вдруг становилось так жарко, я так уста-

вал, настолько ничем были для меня эти камни и так я стыдился 

этой своей бесчувственности, тайком пощупывая поясницу и 

чуть ли не ожидая этой спасительной, все объясняющей боли в 



Л.С. Меликсетян  
134 

позвоночнике. О это мягкое насилие! Как заставить себя чув-

ствовать хоть что-нибудь?» Это в Звартноце. 

Или об Эчмиадзине: «Да верующих же нет! Полно, битком, 

дышать нечем, цыпочки и шея болят, а верующих нет. То есть 

направо филармония. Налево – театр. Сзади – любопытство. И 

лишь впереди, на коленях, тщеславие завсегдатая». И жертво-

приношения голубей и овец никак не связаны для него с богоис-

кательством и верой. 

И как рефрен: «О эти знаменитые места! Я их опасаюсь. Как 

бы скептически ни настраивал я себя, в дороге непременно 

нарастает ожидание некоего восторга, откровения и счастья, по-

том все не совпадет, разочарует и распадется. Разве в воспоми-

наниях снова оживет и раскрасится… Сколько видел я разных 

маленьких Мекк, пустых, выпотрошенных, рассмотренных, как 

расстрелянных! Слава убийственна не только для людей». 

Эта загнанность в клетку, от которой он бежал и с которой – 

в другой версии – столкнулся в Армении, вызывает у него тоску 

по простору. Как и показушность – тоску по подлинности. 

Именно подлинность в итоге становится одним из важней-

ших уроков Армении: «Я глотал пересохшие в горле слова и не 

мог описать тебя. Камень был камнем, свет – светом… Я нашел 

слово «подлинный» и остановился на этом. Я беседовал с муж-

чиной, который был мужчиной, и беседовал, как мужчина. Мы 

ели с ним еду, которая была едой, и пили вино, которое было 

вином». 

И как же мощно дается это чувство простора и подлинности, 

когда оно наконец обретается: «Боже, какой отворился простор! 

Он вспыхнул. Что-то поднялось во мне и не опустилось. Что-то 

выпорхнуло из меня и не вернулось. <…> «Это – мир», – мог бы 

сказать я, если бы мог». 

И тут же вьется пушкинская ниточка (горний ангелов полет), 

а позже и тютчевско-мандельштамовская («Вот тот мир, где 

жили мы с тобою…», но и «что-то выпорхнуло из меня и не вер-

нулось» – «Божье имя, как большая птица, вылетело из моей 

груди...»). Пушкинские аллюзии по всему тексту и – шире – по 



Некоторые особенности «армянского травелога» А.Г. Битова  

 

135 

всему творчеству Битова, как об этом писал А. Арьев в посвя-

щенной А.Г. Битову юбилейной статье «Огненный бык в суме-

речном пейзаже»: «Здесь утвердилась и литературная точка от-

счета – Пушкин. Пушкин как априорная, «божественная» дан-

ность, порождающая «текст»: «За Пушкинским перевалом, где 

библейский пейзаж Армении начинает уступать теплому и влаж-

ному дыханию Грузии и все так плавно и стремительно стано-

вится другим…» Пушкин – это и «Ворота в мир», и «Врата 

мира». И он же символ национальной самоидентификации» [6]. 

Однако имплицитные переклички с пушкинским текстом 

могут быть и совершенно неожиданными, даже никак не связан-

ными с собственно литературой, но вычерчивающими собствен-

ную логику армянского травелога: «Так вот, я сижу в библиотеке 

и наконец снова держу в руках эту книгу. В ней пятьсот страниц, 

у меня два часа времени, и я понимаю, что выбрать из нее наибо-

лее характерные, яркие и впечатляющие места мне не удастся. И 

тут же понимаю, что это было бы и неверно. Я решаюсь повто-

рить опыт. Я открываю том в любом месте, разламываю посре-

дине… 

Из 18 тысяч армян, высланных из Харберда и Себастии, до 

Алеппо дошли 350 женщин и детей, а из 19 тысяч, высланных из 

Эрзрума (курсив мой – Л.М.), – всего 11 человек… Путешествен-

ники-мусульмане, ехавшие по этой дороге, рассказывают, что 

этот путь непроходим из-за многочисленных трупов, которые 

там лежат и своим зловонием отравляют воздух. Это из путевых 

заметок немца, очевидца событий в Киликии». 

Эрзрум-Арзрум-Эрзерум – разнятся написания и эпохи, ав-

торы и акценты. Но при всей случайности выборки («я открываю 

том в любом месте»), выпадает та же география и судьба, та же 

история. 

Тема Геноцида армян, постгеноцидного отчаяния вскользь 

упоминалась у А. Белого, у Мандельштама она скорее в центре 

личного внимания (о чем пишет Н.Я. Мандельштам), нежели 

«армянского» текста, гораздо подробнее – и именно в соотнесен-

ности с еврейским опытом – пишет об этом В. Гроссман. Но 



Л.С. Меликсетян  
136 

именно у А. Битова история, отношение к истории, к историче-

ской памяти воспринимается как урок Армении: «Такое впечат-

ление, что в Армении нет начала истории – она была всегда. И за 

свое вечное существование она освятила каждый камень и каж-

дый шаг. Наверно, нет такой деревни, которая не была бы во 

время оно столицей древнего государства, нет холма, около ко-

торого не разыгралась бы решительная битва, нет камня, не по-

литого кровью, и нет человека, которому бы это было безраз-

лично. <…> – А вот тут Пушкин встретил арбу с Грибоедом… И 

так без конца. Это мне говорили шоферы и писатели, повара и 

партийные работники, взрослые и дети». 

Он потрясенно цитирует страшную книгу – сборник доку-

ментальных свидетельств «Геноцид армян в Османской импе-

рии», не в силах ни перестать, ни принять, ни понять случивше-

еся: «Я раскрывал эту книгу в четырех местах. И я больше не 

могу. Я кажусь себе убийцей, лишь переписывая эти слова, и по-

чти озираюсь, чтобы никто не видел». Историк, профессор Окс-

форда А. Зорин, говоря об армянских травелогах в русской лите-

ратуре, отмечал, что Битов и другие именно на контрасте ощу-

щали дефицит исторической памяти, оторванность России от 

своей истории и восхищались свойственным Армении подлинно 

национальным существованием [7]. 

Впрочем, все же сложно назвать битовское чувство именно 

восхищением: «Надо, чтобы тысячелетиями тебя вырезали кри-

вым ножом, чтобы ты понял: вот твой сын, он будет жить на 

твоей земле и говорить на твоем языке, он будет сохранять 

землю, язык, веру, родину и род. Это не просто твой сын, не 

только твой сын». 

И все же уроки языка, истории, географии и архитектуры для 

Битова соединены между собой главным поиском, таким несвое-

временным и странным в СССР даже на излете 60-х – поиском и 

нахождением Творца. В Армении и в себе. 

Поразительно, но концептуальными образами и мотивами 

армянских травелогов в русской литературе выступают не 

только история Армении, ее древность и своеобразие ланд-

шафта, ее труженики и – из текста в текст – великий Мартирос 



Некоторые особенности «армянского травелога» А.Г. Битова  

 

137 

Сарьян, еще молодой в травелоге А. Белого и уже Старец в тек-

сте Битова, камни и архитектура Армении, Ной и Арарат, но и – 

тайно или явно – Господь. 

И опять явственнее всего об этом говорится у Битова. По-

трясенный Гехардом и его создателем, он пишет: «ОН… выдол-

бил… во-он через то отверстие, сверху вниз… весь этот храм… 

Кто ОН? Имени нет и быть не может, хотя он был один. Бог в 

этом безымянном человеке вынул лишний камень из скалы, и 

остался храм. То был верующий человек, верующий, как Бог. 

Ничто, кроме веры, не способно создать такое. Неверующий не 

мог бы, и фанатик сломался бы. Чудо человеческой веры вот что 

Гехард. <․․․> Храм уже был в этой скале, надо было только вы-

дохнуть оттуда камень…». 

Вот это чудо человеческой веры, этот выдох камня, ощуще-

ние «вспыхнувшего» простора под Аркой Чаренца, прозрение 

«первого чертежа творения» и целостности мира – тот урок, что 

дала Армения писателю. И битовский травелог, как и остальные 

травелоги, о которых говорилось в этой статье, обладают как ми-

нимум двойственностью: путешествие в Армению оказывается 

совсем не таким простым, как казалось на первый взгляд: 

«Много более серьезными, онтологическими, оказались встречи 

с Арменией и Грузией – уже не только (или не столько) с 

людьми, но – с отечеством «неземным», с храмами, вписанными 

в природу и «не заслоненными человеком и делами рук его», 

встречи с умозрением о «божественной норме», завершившиеся 

принятием символа веры» [6]. И далеко не случайно обращение 

Битова ближе к концу травелога: «Господи, держишь ли ты меня 

за правую руку?» (Как тут не вспомнить обращение Нарекаци к 

богу: «Воздыматель руки, простиратель пясти, обуздатель 

сердца <…> Путь истины, лестница небесная...»). Как и не слу-

чайна итоговая формула книги: «Эта книга – все-таки акт 

любви… Со всей неумелостью любви, со всей неточностью 

любви же… Кто сказал, что любовь точна? Так пусть же все и 

остается, как написано. Любовь не лжет. Лжет желание любви. 

Любовь не взвешивает своих признаний на весах объективности, 

у нее нет ни колебаний, ни выбора между «да» и «нет», а есть 



Л.С. Меликсетян  
138 

граница между ними, как между верой и безверием. Это нелюбви 

принадлежат тяжкие усилия быть честной, справедливой и объ-

ективной, у любви нет этих затруднений. Итак: “Радуйтесь, пра-

ведные, о Господе: правым прилично славословить”». 

И Пушкин, и Белый, и Мандельштам, и Гроссман, и Битов 

формально ехали в Армению с одной целью, а, по сути, пройден-

ный постигнутый путь в итоге оказывался совсем о другом: 

«Всем известно – путешествие расширяет кругозор. Это верно. 

Но заключается это расширение в том, что шире видишь родину. 

Смысл путешествия в том, что вернешься домой (курсив 

мой – Л.М.)». Но дело не только в «сближении далековатых» или 

обретении любви. 

Образ Армении в русской литературе – не застывший, не 

отошедший в прошлое, не покрывшийся пылью учебников и хре-

стоматийных определений. Он обогащается новыми штрихами, 

опять же разномасштабными – от блестящих эссе (А. Архангель-

ский) до дежурных славословий, туристически восторженных 

или критических откликов до стихотворений (М. Амелин, В. 

Жук, В. Коноплев и др.) и прозы, в которых снова и снова про-

плывает «Дредноут Арарат» (В. Месяц), Армения представля-

ется как планета («Планета Армения» М. Гончарова), по-своему 

ведется «Армянский дневник» (И.Горюнова) или Армения и во-

все становится местом постоянного жительства («У нас в Ере-

ване» Я. Шенкман). 

Но, по сути, подлинное путешествие в Армению – путь к 

себе, к своему тексту и своей судьбе, к самопостижению, к по-

ниманию того, «что связывает времена и что связывает тебя с 

временами», а значит, и что связывает тебя с Арменией и каков 

твой собственный путь и путь этой странной страны в истории 

русской литературы и культуры. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Матасова О.В., Тугушева Э.Ф. «Кавказский текст» А.Г. Битова в 

русской и зарубежной (немецкой) критике // «Изв. Сарат. ун-та. 

Нов. сер. Сер. Филология. Журналистика», 2020. Т. 20, вып. 2. СС. 



Некоторые особенности «армянского травелога» А.Г. Битова  

 

139 

212–217. [Эл. ресурс]. Режим доступа: https://doi.org/10.18500/181-

7-7115-2020-20-2-212-217. (Дата последнего обращения: 

10.10.2024г.). 

2. Битов А. Уроки Армении. [Эл. ресурс]. Режим доступа: 

http://www.belousenko.com/books/bitov/bitov_imperiya_3.pdf. (Дата 

последнего обращения: 10.10.2024г.). 

3. Аннинский Л. Странный странник // Портрет поздней империи: 

Андрей Битов / авт.-сост. Е. Чигрин; предисл. В. Попова. М.: ООО 

«Издательство АСТ», 2020. 

4. Müller S. Andrej Bitovs “Uroki Armenii” – eine literarische Raumu-

topie. Eine Analyse von Wahrnehmungsmustern und Raumkonzep-

tionen: masterarbeit. GrangesPaccot, 2009. 

5. Шубин Р. О некоторых характеристиках пространственных отно-

шений в «Уроках Армении» А. Битова // «Вестник Ереванского 

университета», № 3, 1998. СС. 173–175. 

6. Арьев А. Огненный бык в сумеречном пейзаже // «Звезда». [Эл. 

ресурс]. Режим доступа: https://zvezdaspb.ru/index.php?page=-

8&nput=758. (Дата последнего обращения: 10.10.2024г.). 

7. Видеолекция «Андрей Зорин: Армения в русском культурном 

воображении». [Эл. ресурс]. Режим доступа: https://www.you-

tube.com/watch?v=T638xjNn4Ik. (Дата последнего обращения: 

10.10.2024г.). 

SOME FEATURES OF THE “ARMENIAN TRAVELOGUE” 

BY A.G. BITOV 

L. Meliksetyan 

PHd, Professor at the Department of Russian and World Literature 

and Culture of RAU, Yerevan, Armenia 

lilit.meliksetyan@rau.am 

ABSTRACT 

The Armenian travelogue has a glorious destiny in 

Russian literature. For its creators – Pushkin, Bely, 

Mandelstam, Grossman, and others – a trip to Armenia 

was significant, if not fateful. However, Bitov’s trave-

logue arose almost by chance: the trip to Japan did not 

work out, and Armenia “came along”. And yet, 

“chance is the logic of fortune”. And its lesson. Our 

goal is to identify some features of “Lessons of Arme-

nia”. 

Keywords: Bitov, travelogue, Armenia, Pushkin, time, 

space, path.



 
140 

НЕКОТОРЫЕ НАБЛЮДЕНИЯ О НАРРАТИВНОЙ 

ОРГАНИЗАЦИИ В «ЖИЗНИ АРСЕНЬЕВА» 

Инесса Александровна Мерангулян 

Аспирант кафедры русской литературы РАУ, Ереван, Армения 

merangulyan.inessa@yandex.com 

АННОТАЦИЯ 

В статье исследуются нарративные организации 

бунинского текста на материале «Жизни Арсень-

ева», в частности, такое явление как невозмож-

ность повествовательной трансляции действитель-

ности в виде единого неразрывно автобиографиче-

ского нарратива, способного фундаментально 

сконструировать витиеватую топику и логистику 

текстуальной трансляции воспоминаний Арсень-

ева. Рассматриваются категории памяти, примени-

мые в исследуемом произведении как смыслообра-

зующие и структурообразующие лейтмотивы, где 

память представлена в своих разных инвариантах и 

модификациях, формирующих цельную, нераз-

дельную философскую концепцию живой памяти 

не только повествовательно-контекстуальной, но 

также метатекстовой и надтекстовой. 

Ключевые слова: нарративная организация, кате-

гории памяти, русская литература, Иван Бунин, 

лейтмотив, квази-воспоминания, алинеарность. 

Говоря о своеобразии нарративных организаций в «Жизни 

Арсеньева», отметим, что рассматриваемый текст повествова-

тельно алинеарен не только по конфигурации сюжетно-фабуль-

ной оптики, но в плане нарративной репрезентации первичных, 

исконных воспоминаний главного героя и квази-воспоминаний, 

в которых память выступает не инструментарием для препари-

рования минувшего и детализированной рефлексии о былом, а 

более масштабно и вневременно / внеконтекстно – средой пере-

житого, а не «подмастерьем». 



Некоторые наблюдения о нарративной организации в «Жизни …  

 

141 

Примечательно, что Арсеньев вновь и вновь обращается к 

одним и тем же исходным воспоминаниям, перемежая их, раз-

глядывая, разбрасывая и собирая заново в вольной трактовке и 

последовательности, как бы высвобождая их из заточения соци-

ально-исторических контекстов, из условности временного кон-

тинуума, перемещая во вневременное пространство, обнуляя и 

отменяя привычное линейное понимание вспоминающего как 

прямого очевидца, заставшего описываемую эпоху. Так, воспо-

минания Арсеньева обретают черты полифункциональности, 

провозглашая отказ от реконструирования былого в контексте 

замкнутого, чётко очерченного и линейного пространства, собы-

тийность которого разворачивается по хронологическим кано-

нам. 

Нарративный анализ «Жизни Арсеньева» выявляет также то, 

что повествование протекает не по магистральной линии посте-

пенного разворачивания текстуальных событий, а с доминирова-

нием парадигматизации, при которой, несмотря на вневремен-

ность потока воспоминаний, не происходит революционного от-

каза от общежанрового диегезиса, что, в свою очередь, образует 

своего рода мемориальные орнаменты, представляющие собой 

средоточие типологически тождественных событийных вех как 

минувшего, так и длящегося. 

Говоря о лейтмотивности категорий памяти в «Жизни Арсе-

ньева» отметим, что зарождение и образование лейтмотивной 

вязи как таковой подразумевает неслучайное, закономерное по-

вторение словесных единиц и формулировок конкретного семан-

тического подвида, однако в рамках данной научной статьи мы 

поговорим о цикличности «мемориальных» упоминаний и их по-

вторений не в контексте манифестаций приоритетных для лите-

ратуроведческого анализа «реципиентных понятий», а в контек-

сте дискурсивной тождественности вспоминаемых событий и 

явлений [1: 466]. Так, воспоминания и повторения оборачива-

ются нарративными аналогами, представляя собой движения, 

равные по своему удельному весу и тождественные по внутрен-

ней органике, но зеркальные по структурности – нацеленные в 



И.А. Мерангулян  
142 

противоположные стороны, удаляющиеся друг от друга, по-

скольку вспоминаемое уже свершалось ранее, проживалось, а те-

перь оно обращено в прошлое, представляя своеобразную пере-

кличку с ним. Повторение же, в исходном своём толковании, 

напротив, является воспоминанием с нацеленностью в будущее, 

поскольку истинное воспоминание не пересказывает опыт ми-

нувшего в безвольном раболепии перед прошлым, оно свое-

вольно и не копирует уже пережитое, а заготавливает почву для 

повторного нового переживания и проживания первичного бы-

тия, по причине чего привычная синтагматическая упорядочен-

ность утрачивает свою власть над нарративной организацией 

трансляции воспоминаний Арсеньева. 

Упоминая своё самое первое воспоминание, главный герой 

говорит о сухом блеске предосеннего солнца над косогором, и 

этот «сухой блеск» впоследствии становится одним из лейтмо-

тивов, тождественным в арсеньевских образах точке наивыс-

шего счастья, величайшего наслаждения физическим бытием. И 

упоминание «сухого блеска» перемещается как устойчивое вос-

поминание из одного эпизода в другой, лишь изредка варьируясь 

в своей форменной коннотации, но не в сути. Так, упоминание 

сухого блеска вновь отражается в эпизоде первого романтиче-

ского свидания главного героя и Лики, что нарративно демон-

стрируется через внедрение в текст потока воспоминаний Арсе-

ньева о спящем доме, стоящем в сухом ослепительном свете, в 

зное и блеске, напоминающем ему сухую знойную охру настоя-

щей эдемовской радости сладострастия. 

Образам из воспоминаний Арсеньева присуща опредмечен-

ность, детализированная прорисованность и нарративные якоря, 

отсылающие к конкретным символам той или иной поры его 

жизни: так, первый выезд из деревни в город текстуально демон-

стрируется в воспоминаниях главного героя запахом спирта в 

ольфакторной коннотации и упоминанием сапог из сафьяна – в 

вещественной. Детские воспоминания о времяпровождении в 

летней усадьбе маркированы беленой и жужжанием пчёл, отда-

ющим звоном по вискам; детская радость от первой в жизни 



Некоторые наблюдения о нарративной организации в «Жизни …  

 

143 

грозы – свежими овощами, измазанными грязью с грядки; де-

душкина сабля, ставшая своего рода семейной реликвией, – за-

пахом корицы и пыли с необжитого чердака пригородного дома. 

Так, устойчивая память вещи перемежается с памятью места по 

принципу зеркальной симметричности объекта-реципиента и ис-

ходника. Абстрактность явлений и событий низвергнута мальчи-

ком в бесконечную вереницу осязаемого, живого, трепещущего, 

не существующего вне тактильной иллюстрации, в которой даже 

смерть доступна и понята лишь соприкосновением, тем, что 

можно уловить взором, осязать рукой – канава, в которой обна-

ружили загнивающий труп лошади; окаменелое тело мёртвой 

сестрёнки Нади; мерцание могильных лампад на поминках со-

седского мальчика. Так, лишь нарративная вещественность вы-

свобождает для маленького Арсеньева категории и события из 

плена небыли и иллюзорности в проживание настоящей жизни. 

В повествовательной воронке воспоминаний мальчика знаком-

ство со смертью выглядит как своего рода коллекционирование 

примет «нежизни», и любое материальное выпадание «улики» из 

нарративной модели уменьшает накал проживания Арсеньевым 

страха смерти, а страх телесного небытия затмевает страх уми-

рания души, поскольку текстуально воспоминания повествуют 

не о проживании горя, а об инстинктивном отшатывании от по-

гребальной атрибутики. 

Так, воспоминания мальчика не полны скорби по усопшей 

бабушке или Писареву, но повествовательно сужаются до 

крышки гроба – вновь телесного, осязаемого – до позолоченного 

покрывала, укрывающего мертвеца, до запавших глазниц и за-

плаканных лиц, толпившихся в саду после церемонии погребе-

ния. Роясь в хитросплетениях собственных детских воспомина-

ний о физической смерти, Арсеньев приходит к выводу, что 

смерть живее всех живых и только ей удалось перехитрить кру-

шение памяти, поскольку именно приближение смерти обост-

ряет живость, подбрасывая улики и свидетельства жизни и жи-

вости с особенно трепетной силой, и на данном повествователь-

ном витке вновь актуализируется лейтмотив «сухого блеска 



И.А. Мерангулян  
144 

солнца над косогором» – лексемы, тождественной физическому 

наслаждению, а значит, жизни и всего, удерживающего жизнь. 

По мере повествовательного разворачивания текста и с внед-

рением каждого нового топоса, воспоминания, действующего 

лица, количество лейтмотивов-якорей только увеличивается, 

конструируя в высшей степени субъективное кружево метафор, 

сравнений, аллегорий, полностью нивелируя традиционную 

иерархическую систему ключевого и второстепенного, первич-

ного и фонового, повествовательного ядра и периферии отколов-

шихся сюжетных вех. Повествовательное своеобразие в «Жизни 

Арсеньева» примечательно доминированием частного над об-

щим, особенной сакральностью единичного, рассматриваемого в 

информационном вакууме. Так, для рассматриваемого бунин-

ского текста нарративно равны по своему удельному весу круп-

номасштабные перипетии арсеньевской родословной и звонкий 

бисерный шум ореховых колосьев, с которыми играет апрель-

ский ветер; трагически оборвавшаяся жизнь нестарого ещё чело-

века и грубая смоль пронзительно чёрных волос смуглой краса-

вицы, отдыхающей у реки. И в этой антонимической несходно-

сти всеобщего и единичного, не перетекающей в полнокровную 

разрозненность, примечательна, прежде всего, самодифферен-

циация воспоминаний главного героя и его квази-воспоминаний, 

не противопоставляемых друг другу, а скорее маркированных 

удвоением, взаимоналожением, зеркальным отражением друг 

друга [4: 101]. 

Отметим, что нарочито точечная бунинская детализация 

идеологически не наделена никаким вспомогательным функци-

оналом, не обладает сокрытой текстовой интенцией, требующей 

декодирования; она самодостаточна и обращена к первичному 

удовольствию от текста, к смакованию повествовательной ара-

бески как таковой, и фактурность пера созвучна гедонизму са-

мого Арсеньева с его нацеленностью на вещественную «плот-

скость» жизни и всего жизнеобразующего, будь то долгождан-

ное исцеление от болезни, воссоединение с отцовской родиной 

или не менее долгожданный первый ломоть хрустящего чёрного 

хлеба с крупной солью после изнурительного дня. 



Некоторые наблюдения о нарративной организации в «Жизни …  

 

145 

Мотивы одиночества Арсеньева, как детского, так и периода 

его зрелости, текстуально маркированы семантикой полого, пу-

стующего пространства, отчужденности от мирского, необжито-

стью описываемых помещений и локаций: «пустой дом», «пу-

стые дали», «пустынные полотнища», «опустевшая гостиная», 

«упасть в пустоту», «запустение», «жажда отрешения от жизни», 

«укрыться пустотой» [2: 473]. 

Лейтмотивным является также арсеньевское ощущение от-

страненности от окружающих его лиц, что нарративно демон-

стрируется через дуальные противопоставления «Я – Другой», 

«Я – Мир», «Я – Дом», «Я – вне», «Я – не-Я», «Другие – Я». И 

эта «другость» Арсеньева образует текстуальные воронки «не-

встреч», «не-диалогов», «квази-коммуникаций» – пустот во вза-

имодействии с ближними. Так, например, «другие» как своего 

рода повествовательные «декорации» обрамляют значимые для 

Арсеньева эпизоды и события только при условии их «подыгры-

вания» арсеньевской повестке, взаимодействия с его опытом, 

проживанием. Другие люди, даже значимые с точки зрения сте-

пени родства и близости, выступают текстуальными статистами 

в мистерии, разворачивающейся между самим Арсеньевым и 

прапамятью – единственным повествовательным звеном, чью 

«живость» главный герой не измеряет аршином сопричастности 

своему личностному становлению. 

Второстепенным действующим лицам отведена повествова-

тельная веха фиксации значимых для главного героя внутренних 

состояний, через них происходят текстовые замеры внутренних 

и внешних перемен, связанных с Арсеньевым. И друг детства 

главного героя, и его младшая сестра – катализаторы ремарок в 

подведении итогов судьбы Арсеньева, через них он прощупы-

вает границы своего Я и разгадывает внутренние головоломки 

сквозь полуявь соседствующих с ним родственников и друзей, 

не проживающих собственную жизнь, а формообразующих и 

форматирующих жизнь главного героя, где повествовательная 

траектория их жизненного пути представляет собой не самодо-

статочную линию перехода, а вторичные вкрапления упомина-

ний. 



И.А. Мерангулян  
146 

Немаловажна также роль тех, кто рядом с Арсеньевым, как 

роль текстового нарциссического отзеркаливания главного ге-

роя, поскольку мы становимся собой именно об «другого» и его 

«другость», отражающую и подсвечивающую нашу исходную, 

первородную «самость», которая в тотальном одиночестве не-

сколько теряет точные очертания индивидуальности как узора, 

разность и неповторимость которого обнажает именно тот, кто 

напротив – обнажает личным кодом и своим внутренним орна-

ментом мировоззрения, реакций и их несовпадения, акцентуаций 

характера. В тотальном не-фигурировании «других», полностью 

предоставленный своей полой, неотзеркаленной «самости», Ар-

сеньев попадал в своего рода состояние полунебытия за счёт то-

тального отсутствия внешней реакции на его персону, что неиз-

бежно образовывало своего рода нарративную бездну менталь-

ного несуществования, затягивающей воронкой поглощающую 

то, что делало Арсеньева Арсеньевым. 

Упомянутая выше смерть Надежды, сестры главного героя, 

текстуально наделена большим удельным весом и рецептивной 

значимостью – ей отведена в повествовании отдельная глава, но 

отнюдь не по причине того, что Арсеньев именно по отношению 

к этой родственнице испытывал особенный трепет и пиетет, а 

потому, что преждевременная смерть Надежды впервые позна-

комила главного героя с физической смертью, показала ему из-

нанку жизни и всего живого, погрузив его в своеобразный экзи-

стенциальный кризис, раздробив на время цельность внутрен-

него ядра его внутренней вселенной, его видения жизненного 

пути. Примечательно, что нарративно никоим образом не разво-

рачиваются изложения взаимоотношений Арсеньева с окружаю-

щими его людьми, он помещён в функциональную нишу смыс-

лового и структурообразующего зачина [3: 309]: только он пер-

вая ось мироздания, вторая ось мироздания, любая и каждая из 

этих мирозданческих осей. 

С точки зрения своеобразия нарративной организации инте-

ресны также размышления главного героя о том, что именно дет-

ство стало связующим звеном с настоящей жизнью, и два нарра-



Некоторые наблюдения о нарративной организации в «Жизни …  

 

147 

тивных якоря-воспоминания, ставших лейтмотивом – колоколь-

ный звон, впервые услышанный маленьким Алексеем, и здание 

тюрьмы, одновременно ужасающее и интригующее, вызываю-

щее мощные амбивалентные эмоции, сама бескомпромиссная 

дуальность которых становится своего рода «шрамом памяти» 

для ребёнка, зафиксировавшего этот ассоциативный ряд «дет-

ская комната / родительская усадьба / деревня / город / тюрьма», 

и позднее, в зрелом возрасте не раз к нему возвращающегося как 

к модели закольцованного, цикличного человеческого пути, где 

утраченная свобода подобна потерянному раю: даже воспомина-

ния неумолимо блёкнут под гнётом времени, осознавая своё бес-

правие, поскольку, как высказывается сам рассказчик, – приоб-

ретённое знание всегда проигрывает тому предчувствию беско-

нечного знания, с которым мы рождаемся. 

Городское буйство жизни антонимически несходно с сель-

ской простотой просторов, оно противопоставляется Арсенье-

вым тому укладу, к которому привык его взор, и определённая 

ассоциативная связка одних и тех же событий, пережитых сна-

чала в деревне, а потом в городе, трактуется и проживается глав-

ным героем совершенно несхожими путями, декодируется на до-

минирующий контекстуальный манер, образуя своего рода мо-

дель квазивоспоминания, в котором форма и пространство его 

проживания во многом перевешивают удельный вес ядра и сути 

самого вспоминаемого эпизода. 

Подводя итоги отметим, что художественное время текста 

условно и претерпевает многократные метаморфозы по расши-

рению и сужению нарративной парадигмы. Таким образом, 

смысловая ниша художественного времени, трактуемого пооче-

редно то автором, то героем, трансформируется из сюжетообра-

зующей функции в функцию структурообразующую, модифици-

руясь из сути в фокус видения и интерпретаций художественной 

и внехудожественной действительности, что, в свою очередь, об-

разует особую стилистическую и нарративную подоплёку, обну-

ляющую саму идею подчинения эстетики конечному замыслу 



И.А. Мерангулян  
148 

произведения, уступая место идее слияния формы с содержа-

нием и фактической реализации нарративной формы через сю-

жетно-фабульное содержание. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Барт Р. Избранные работы: Семиотика.: Поэтика: Пер. с фр. / 

Сост., общ. ред. и вступ. ст. Г.К. Косикова. М.: «Прогресс», 1989, 

466с. 

2. Бунин И.А. Жизнь Арсеньева // Бунин И. А. Собрание сочинений в 

4-х т. Т. 3. М., 1988. 473с. 

3. Мальцев Ю. Бунин. Франкфурт-на-Майне, М.: «Посев», 1994, 309с. 

4. Сливицкая О. Сюжетное и описательное в новеллистике И.А. 

Бунина // «Русская литература», № 1. СПб., 1999. СС. 89–110. 

 

SOME OBSERVATIONS ABOUT THE NARRATIVE ORGANIZA-

TION IN “THE LIFE OF ARSENYEV” 

I. Merangulyan 

Postgraduate student of the Department of Russian Literature of 

Russian-Armenian University, Yerevan, Armenia 

merangulyan.inessa@yandex.com 

ABSTRACT 

The article examines the narrative organizations of Bu-

nin's text on the material of “The Life of Arsenyev”, in 

particular, the phenomenon of the impossibility of nar-

rative translation of reality in the form of a single inex-

tricably autobiographical narrative capable of funda-

mentally constructing the ornate topic and logistics of 

the textual translation of Arsenyev's memories. The 

categories of memory applicable in the work under 

study as meaning-forming and structure-forming leit-

motifs are considered, where memory is presented in 

its various invariants and modifications, forming an in-

tegral, inseparable philosophical concept of “alive” 

memory, not only narrative-contextual, but also meta-

textual and supratextual. 

Keywords: narrative organization; categories of me-

mory; Russian literature; Ivan Bunin; leitmotif; a-line-

arity. 



 
149 

«ГРЕХ» У ТОЛСТОГО И АТТАРА (НА ПРИМЕРЕ 

ПОВЕСТИ «ОТЕЦ СЕРГИЙ» И ПОЭМЫ «ШЕЙХ 

САН’АН») 

Захра Мохаммади 

К.ф.н., доцент кафедры русского языка и литературы 

Тегеранского государственного университета. Руководитель 

русского центра в тегеранском университете, Тегеран, Иран 
zahra_mohammadi@ut.ac.ir 

АННОТАЦИЯ 

Данная статья посвящена сопоставлению темы 

«греха» в творчестве русского писателя XIX века 

Л.Н. Толстого и персидского поэта-мистика XII 

века Ф. Аттара. В статье анализируется взглядs 

двух мыслителей России и Ирана на тему «греха» 

на основе повести «Отец Сергий» и поэмы «Шейх 

Сан’ан». Целью статьи является осмысление схо-

жести и отличия взглядов Толстого и Аттара на 

грех и его роль в процессе эволюции личности че-

ловека. 

В ходе исследования сопоставляются два произве-

дения и разные этапы жизни героев, до и после со-

вершения греха. В результате сопоставительного 

анализа двух произведений, можно прийти к вы-

воду, что понятие греха у Толстого и Аттара соот-

ветствует христианскому и исламскому учениям. 

Также оба мыслителя считают, что самый большой 

грех – это отдалённость от Бога. Герои повести 

«Отец Сергий» и поэмы «Шейх Сан’ан» были ре-

лигиозными деятелями, обладающими авторите-

том в обществе и только совершив грех и потеряв 

свое положение в обществе, смогли понять и найти 

исинное благополучие. 

Толстой, как и Аттар считает, что грех недалеко от 

человека и Дьявол всегда готов соблазнить чело-

века и увести его с Божьего пути. И в то же время 

оба автора убеждены, что грех может помочь чело-

веку найти истину. 



З. Мохаммади  
150 

Ключевые слова: «Отец Сергий», «Шейх Сан’ан», 

Аттар, Толстой, грех, христианское учение, ислам-

ское учение, любовь, истина. 

Введение 

Одна из манящих мыслей, которая всегда привлекала чело-

века – это желание грешить. Многие мыслители, философы, пси-

хологи, поэты и писатели уделяли внимание этой теме. Русский 

писатель XIX века Лев Толстой и иранский поэт-мистик XII века 

Фарид ад-дин Аттар в русской и иранской культурах играют по-

хожую роль. Оба они распространяют моральные ценности в 

своих произведениях и для русского и иранского народов явля-

ются учителями жизни. Понятие «грех» осмыслено в некоторых 

произведениях Толстого и Аттара. В данной статье рассматрива-

ется способ обработки темы «греха» в «Отце Сергии» Толстого 

и «Шейхе Сан’ан» Аттара. 

Несмотря на то, что грех имеет почти одинаковое значение 

в разных религиях, его восприятие и понимание у разных наро-

дов и представителей разных религий может быть разным. В тол-

ковом словаре Даля грех означает поступок, противный закону 

Божию, вину перед Господом. В персидском словаре Моин грех 

означает дурной поступок, вину перед Богом. 

В христианском учении много высказываний о грехе и необ-

ходимости его отвратить. «Если же правый глаз твой соблазняет 

тебя, вырви его и брось от себя, ибо лучше для тебя, чтобы погиб 

один из членов твоих, а не все тело твое было вверчено в геенну. 

И если правая твоя рука соблазняет тебя, отсеки ее и брось от 

себя, ибо лучше для тебя, чтобы погиб один из членов твоих, а 

не все тело твое было вверчено в геенну» [5: 29–30]. 

Встречаются и другие формулировки значения греха с точки 

зрения христианства. Давыденков считает: «Грех в православ-

ном понимании – это не преступление или оскорбление в юри-

дическом смысле, это и не просто некий безнравственный посту-

пок; грех – это, прежде всего болезнь человеческой природы» [3: 

147–148]. 



«Грех» у Толстого и Аттара (на примере повести «Отец …  

 

151 

Он также утверждает, что «грех по своей сути есть прослу-

шание, т.е. рассогласование воли человеческой и воли Божией, 

бунт человека против Бога» [3: 138]. 

В исламском учении часто говорится о необходимости пока-

яния перед Господом после совершения греха. Пророк ислама 

говорил: «Люди, кайтесь пред Господом вашим! Я, поистине, 

прошу прощения у Бога и возвращаюсь к Нему (каюсь пред Ним) 

более семидесяти раз в день» [2: 1984]. 

В исламе «грех» является актом, который противоречит Бо-

жьей воле, создает духовную тьму и в результате его совершения 

человек отдаляется от Бога. Можно сказать, все то, что противо-

речит принципам человеческого достоинства – это грех. 

Грехи в исламе разделяются на большие и мелкие. В разных 

сурах Корана упоминается грех. 

В Коране сказано: «Если вы будете отклоняться от великих 

грехов, Мы избавим вас от ваших злых деяний и введем вас бла-

городным входом» [Сура 4: 31]. 

С точки зрения ислама, грех может быть не только в дей-

ствиях, но и в мыслях и желаниях. В исламе любой грех, испол-

ненный сознательно и по своей воле, является непростительным 

и остается неискупленным. Однако человек может раскаяться, 

совершать добрые дела и стараться не повторять грехи. 

В Коране читаем: «Почему же, когда их поражало наше нака-

зание, они не проявили смирение? Их сердца ожесточались, а дья-

вол приукрашивал для них то, что они совершали» [Сура 6: 43]. 

Далее идет анализ и рассмотрение понятия «грех» у Тол-

стого и Аттара и его влияние на жизнь их героев в произведениях 

«Отец Сергий» и «Шейх Сан’ан». 

Толстой считает, что человеческая жизнь имела бы неотде-

лимое отношение с благом, если бы суеверия, соблазны и грехи 

людей не лишали их этого возможного и доступного им блага. 

Это – по мнению Толстого – является упущением момента. «Гре-

хом в пахоте называется то, когда пахарь не удержал плуг, и он 

выскочил из борозды и не захватил того, что должно» [8: 56]. 

Толстой полагает, что грех вводит в заблуждение не только 

ум, но и душу человека. Он сам пишет, что «в молодости люди, 



З. Мохаммади  
152 

не зная истинной цели жизни – единения любовью, ставят себе 

целью жизни удовлетворение похотей тела. Хорошо бы было, 

если бы это заблуждение оставалось только заблуждением ума; 

но дело в том, что удовлетворение похотей тела загрязняет душу, 

так что человек, загрязнивший похотливой жизнью свою душу, 

уже теряет способность находить свое благо в любви» [8: 57–58]. 

Забота о благе тела, считает Толстой, равна тому, чтобы 

строить себе дом на льду. Никакой радости не может быть в та-

кой жизни, потому что рано или поздно лед растает и придется 

тебе оставить смертное твое тело. По учению евангельскому, 

есть только две заповеди любви. Возлюби Господа Бога твоего 

всем сердцем твоим, и всею душою твоею, и всем разумением 

твоим: есть первая и наибольшая заповедь; вторая же подобная 

ей: возлюби ближнего твоего, как самого себя [Мф. 22: 34]. И 

поэтому, по христианскому учению, грех – все то, что несо-

гласно этим двум заповедям. 

Толстой в некоторых своих произведениях говорит о грехе 

и на основе христианских учений выражает свое мнение по 

этому поводу. Его мнение связано с изменением его мировоззре-

ния в последние годы его жизни. «Недавно, летом, в первый раз 

ясно почувствовал Бога, то, что Он есть, и я в Нем как ограни-

ченное в неограниченном» [6]. 

«Мне перестало хотеться того, чего прежде хотелось, и стало 

хотеться того, что прежде не хотелось. То, что прежде казалось 

мне хорошо, показалось дурно, и то, что прежде казалось дурно, 

показалось хорошо. Со мной случилось то, что случается с чело-

веком, который вышел за делом и вдруг дорогой решил, что дело 

это ему совсем не нужно, и повернул домой» [7: 1]. 

Мнение Толстого часто отличалось от официального толко-

вания слов Христа теологами. Толстой считает, что сам факт со-

вершения греха уже является достаточным наказанием: «Люди 

наказываются не за грехи, а наказываются самими грехами. И это 

самое тяжелое и самое верное наказание» [8: 58]. 

Толстой верил, что люди никогда не могут освободиться от 

греха. Он в своем произведении «Пути жизни» пишет: «Если 

люди думают, что можно в этой жизни освободиться от грехов, 



«Грех» у Толстого и Аттара (на примере повести «Отец …  

 

153 

то они очень ошибаются. Человек может быть более или менее 

грешен, но никогда не может быть безгрешен. Не может живой 

человек быть безгрешен потому, что в освобождении от грехов 

вся жизнь человеческая, и только в этом освобождении и истин-

ное благо жизни» [8: 59]. Но в другом месте он говорит, что че-

ловеку нельзя думать, что он родился весь в грехе и умрет в 

грехе. По мнению Толстого: «Сначала грех в твоей душе чужой, 

потом гость. Когда ты привык к этому греху, он уже в твоей 

душе, как хозяин в доме» [8: 59]. 

В «Отце Сергии» читаем: «В Петербурге как-то случилось 

удивительное событие: красавец, князь, командир лейб-эскад-

рона Степан Касатский ушел в монастырь. Предварительно он 

разорвал помолвку с красавицей-фрейлиной, отдал свое имение 

сестре и простился с матерью. Подобное поведение Касатского 

было непонятно тем, кто не знал причин. А причина существо-

вала. За месяц до свадьбы Касатский узнал, что его невеста, 

«идеал чистоты», год назад была любовницей Николая I. 

Оказавшись в монастыре, Касатский, с усердием, свойствен-

ным ему и в обычной жизни, принялся постигать азы духовной 

науки. Так прожил он семь лет. Затем постригся в иеромонахи с 

именем Сергия. А вскоре его назначили в столичный монастырь, 

и он не посмел отказаться. В столичном монастыре было много 

соблазнов – особенно женского, и отец Сергий усмирял свою 

плоть многократными молитвами. Но это едва помогало. Тогда 

отец Сергий отправился в Тамбинскую пустынь, чтобы стать за-

творником. Жить ему надлежало в пещере, выкопанной в горе. 

Прошло еще шесть лет. Казалось, отец Сергий уберег себя 

от соблазнов. Но это было не так. В один из вечеров немного сла-

боумная дочь купца, которую он должен был лечить, соблазнила 

его. Тяжесть совершенного греха не давала ему покоя, и наутро, 

переодевшись, он тайно ушел из своей обители. Долго скитался, 

немного жил у родственницы своей, Прасковьи Михайловны, 

обнищавшей дворянки, с горечью осознавая, что именно такая 

жизнь – просто грешника, была уготована ему. Стал бродяжни-

чать, его сослали в Сибирь, там поселился у богатого мужика, 

работал у него в огороде и учил детей его [1]. 



З. Мохаммади  
154 

Совершение греха является важным событием в жизни Отца 

Сергия. После совершения греха его гордыня, честолюбие, тще-

славие и высокомерие сменились скромностью и смирением, и 

он как простой паломник начал искать Бога; после совершения 

греха, в начале, он сомневался в существовании Бога и даже от-

рицал его. Толстой одним предложением описал это искание: но-

гами-то были, сердцем будем ли? 

Ему хотелось, как обычно в минуты отчаяния, думать о Боге 

и молиться, но молиться было некому. Бога не было. Все эти 

годы, он верил в Бога, которого создал своим умом. Отец Сергий 

бросил все и уехал, чтобы найти истину – Бога. И сомнение – 

первый шаг к вере. Он лишился не только всего, что получил в 

монастыре, но и своей веры в Бога. По мнению Толстого, он ис-

кал не Бога, а славу людей. Поэтому грех и раскаяние после со-

вершения греха помогли ему снова найти Бога и творить истин-

ную веру внутри самого себя. 

Поэма Аттара посвящена истории благочестивого суфий-

ского Старца – Шейха Сан’ан. Он пятьдесят лет жил в святом 

городе Мекке и преданно служил Богу. Однажды Сан’ану 

приснился сон. Он увидел себя, поклоняющимся идолу в Визан-

тии. Когда этот сон стал повторяться, он решил отправиться в 

Византию и выяснить, что же для него уготовил Господь. В пути 

он увидел девушку-христианку и влюбился в нее. Ученики ста-

рались удержать и уговорить его, но Шейх не мог противостоять 

этой любви. Таким образом, отказавшись от ислама по просьбе 

девушки-христианки, Шейх Сан’ан принял христианство, чтобы 

стать любимым своей музы. 

С другой стороны, его ученики вернулись в Мекку и встре-

тились с самым близким и умным учеником Шейха, который ни-

чего не знал о происходящем. Узнав обо всем, он упрекнул своих 

друзей за то, что бросили Старца в такой ситуации, и сам отпра-

вился в Византию и сорок дней, будучи затворником, молился за 

Старца. В последний день этому ученику пришло виденье, в ко-

тором сообщили ему о спасении Старца Пророком Ислама. Он 

вернулся к Старцу и увидел, что тот уже покаялся; и они решили 

вернуться в Мекку. Девушка-христианка также после странного 



«Грех» у Толстого и Аттара (на примере повести «Отец …  

 

155 

виденья пошла вслед за Шейхом. Когда Шейх Сан’ан узнал об 

этом, со своими учениками последовал за ней, и нашли ее в рас-

строенном состоянии. Когда девушка увидела Шейха, сообщила 

ему, что приняла Ислам и всем сердцем ждет встречи с Всевыш-

ним. После этих слов она скончалась. 

Как видим, грех играет важную роль в этой поэме. Учитывая 

то, что в мистических учениях, грехом считается любое дей-

ствие, которое отдаляет человека от Бога, можно сказать, что 

Шейх Сан’ан остановился на стадии Шариата и не мог двигаться 

к конечной цели и стать совершенным и идеальным человеком; 

в этом и заключался его грех. 

«Глубокий смысл поэмы заключается в том, что преграда 

между Истиной и Шейхом, которая препятствовала его слиянию 

с Богом, отдалена» [5: 262]. 

Опираясь на мнение мистиков и суфиев, можно сказать, что 

Бог испытывал Шейха Сан’ана и хотел, чтобы он преодолел все 

трудности и препятствия и достойно соединился с Всевышним. 

«По суфийским учениям Бог ввергает пророков, святых и избран-

ных в беду, из-за их любви к Богу и любви Бога к ним» [5: 262]. 

Полюбив девушку и нарушив закон Шариата, Шейх Сан’ан 

добился рационального познания Бога. По мнению Аттара, ис-

тинное познание Бога заключается в истинной любви. 

«По исламской мистике основа пути к истине является лю-

бовью. Так как, по мнению мистиков, продолжительность жизни 

существ и даже сущность небес и их движение зависят от любви. 

Мистики убеждены в том, что любовь имеет различные этапы и 

только совершенный человек может понять истинную любовь». 

[10: 66]. 

После прочтения поэмы Аттара, возникают вопросы: почему 

Бог вообще познакомил Шейха Сан’ана с такой любовью, из-за 

которой он потерял веру? Почему в конце Бог спас Шейха 

Сан’ана? 

В ответ можно сказать, что раскаяние тоже является важным 

этапом на пути суфиев к Богу и познанию. «По мнению имама 



З. Мохаммади  
156 

Газали: суть покаяния заключается в том, что человек возвра-

тится с пути, что удаляет его от Бога и вернётся на пути слияния 

с Богом» [10: 135]. 

По утверждению одного из исследователей творчества Ат-

тара, «грех – проступок, совершенный людьми, и уровень греха, 

зависит от человеческого совершенства. Иногда одно поведение 

для одного человека является грехом, а для другого – благодея-

нием» [9: 301]. 

Но с точки зрения мистиков, грех имеет другое значение и 

играет огромную роль на пути совершенства человека. По ми-

стическим учениям, желание грешить считается необходимым 

этапом на пути достижения совершенства. Например, в поэме 

«Шейх Сан’ан» главный герой после совершения греха находит 

истину, которой раньше даже не предполагал. Именно после со-

вершения этого греха он смог приблизиться к истинному пути 

блаженства. 

Мистики и суфии считают, что Бог направляет человека к 

совершению греха, зная, что после совершения греха, человек 

будет каяться и станет ближе к Богу. Аттар сказал: 

 

О, учитель моего греха и покаяния 

Я уже сто раз горел, а Ты еще хочешь моего горения 

 ای گنه آموز و عذر آموز من

  سوختم صد ره چه خواهی سوز من

Итак, можно сказать, что грех по мнению Аттара и Тол-

стого, – то, что отдаляет человека от Бога и не позволяет ему до-

стичь истины. Аттар верит, что, хотя грех прекращает отношения 

человека с Богом, но после раскаяния может помочь ему больше, 

чем раньше приблизится к Богу. Толстой считает, что жить в по-

кое – это действительно смертный грех. В таком состоянии чело-

век ни к чему не стремится и не нуждается в поиске Бога. 

Заключение 

Толстой и Аттар, как яркие представители русской и иран-

ской культур, в своих произведениях уделяют достойное внима-

ние теме греха и его влиянию на жизнь и судьбу человека. 



«Грех» у Толстого и Аттара (на примере повести «Отец …  

 

157 

Сопоставив повесть «Отец Сергий» Толстого и поэму 

«Шейх Сан’ан» Аттара, пришли к следующим выводам: 

 понятие греха у Толстого и Аттара соответствует христи-

анским и исламским учениям; 

 оба мыслителя считают, что самый большой грех – это 

отдаленность от Бога; 

 герои повести «Отец Сергий» и поэмы «Шейх Сан’ан» – 

религиозные деятели, обладающие авторитетом в кругу 

священнослужителей и верующих людей, никто от них 

не ожидал совершения греха; 

 оба героя, совершив грех и потеряв свое положение в об-

ществе, смогли понять и найти истину; 

 Толстой, как и Аттар, считает, что грех недалеко от чело-

века и Дьявол всегда готов соблазнить человека и увести 

его с Божьего пути. Но главное – раскаяние после греха, 

которое может помочь человеку найти истину. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Отец Сергий [Эл. ресурс] Режим доступа: http://enc-dic.com/sho-

rt/Tolstoln---otec-sergi-306/ (Дата обращения: 10.06.2014г.). 

2. Аль-Бухари М. Сахих аль-Бухари. Т. 4. С. 1984, Хадис № 6307. 

3. Давыденков. И.О. Догматическое богословие. М.: ПСТБИ, 1997. 

4. Евангелие от Матфея. Глава 5. 

5. Пурнамдариан Т. Встреча с Фениксом. Тегеран: INCS, 2011г. 

6. Толстой Л.Н. Дневник. Том I, 1895–1899. М., 1916. 

7. Толстой. Л.Н. В чем моя вера? М., 1884. 

8. Толстой. Л.Н. Пути жизни. М., 1910. 

9. Фазели. Г. О мыслях Аттара. Тегеран, 1995. 

10. Юсефдехи Х. Рассказ о любви «Шейха Санана». Тегеран: «Форузан 

Руз», 2002. 

  

http://azbyka.ru/hristianstvo/dogmaty/5g1_17.shtml


З. Мохаммади  
158 

“SIN” BY TOLSTOY AND ATTAR 

(ON THE EXAMPLE OF “SHEIKH SAN’AN”  

AND “FATHER SERGIUS”) 

Z. Mohammadi 

PhD in philology. Associated professor. Department of Russian 

Language & Literature. Faculty of foreign languages & literature. 

University of Tehran, Tehran, Iran 

zahra_mohammadi@ut.ac.ir 

ABSTRACT 

This article is devoted to the theme of “sin” in the 

works of a Russian writer the 19th-century Russian 

writer L.N. Tolstoy and the 12th-century Persian mys-

tic poet F. Attar. The article analyzes the view of two 

thinkers of Russia and Iran on “sin” and its influence 

on the personality of a person in their opinion. In the 

analyzed works of Tolstoy and Attar, “Father Sergius” 

and “Sheikh San’an”, sin plays an important role in the 

process of evolution of the personality of the hero, who 

at the same time were considered perfect people, ac-

cording to the people around him. 

The article compares personalities, stages of life, social 

status and the role of sin in the lives of the heroes of 

Tolstoy and Attar in the works “Father Sergius” and 

“Sheikh San’an”. Having examined two works of Rus-

sian and Persian literature, we can conclude: The con-

cept of sin by Tolstoy and Attar corresponds to Chris-

tian and Islamic teachings. Both thinkers believe that 

the greatest sin is remoteness from God. The heroes of 

the “Father Sergius” and “Sheikh San’an” were reli-

gious figures with authority in society. And, they, hav-

ing committed a sin and having lost their position in 

society, were able to understand and find true happi-

ness in life. 

Tolstoy, like Attar, believes that sin is not far from man 

and the Devil is always ready to seduce a man and lead 

him away from God's path. Yet even sin can help a per-

son find the truth. 

Keywords: “Father Sergius”, “Sheikh San’an”, Attar, 

Tolstoy, sin, Christian teaching, Islamic teaching, love, 

truth.



 
159 

САСПЕНС, ДВОЙНИЧЕСТВО И ПЛЯСКА СМЕРТИ: 

ПОЭТИКА СТРАХА В ПОВЕСТИ Л. АНДРЕЕВА 

«ОН. РАССКАЗ НЕИЗВЕСТНОГО» 

Татьяна Анатольевна Муратова 

К.ф.н., старший преподаватель кафедры русской и мировой 

литературы 

и технологий обучения ГБОУ ВО СГПИ, Россия, Ставрополь 

tanyamuratova@mail.ru 

АННОТАЦИЯ 

В статье рассматривается комплекс мистических 

явлений, реализуемый через феномен потусторон-

него в художественном мире Л. Андреева. «Страш-

ное» в тексте интерпретируется через связь героя с 

иным миром, вторжением зловещей и непреодоли-

мой силы. В тексте также рассматриваются мотивы 

безумия, греха и тревоги, а также авторское виде-

ние образа зловещего двойника (доппельгенгера). 

Ключевые слова: мистицизм, художественный 

мир, двоемирие, ужас, бытие, экзистенциальное. 

Леонида Андреева можно назвать одним из немногих писате-

лей, кто мастерски конструирует художественное пространство 

ужаса, безумия и шока в своих текстах. Изучение прозы Андреева 

в литературоведении подразумевает выделение ряда устоявшихся 

мотивов и образов, помогающих лучше понять специфику его 

творчества, разгадать тайны смыслов и подтекстов, проникнуться 

экспрессивным накалом страстей, а главное – рассмотреть чело-

века в ситуации глубочайшего кризиса: духовного, личностного, 

онтологического. Несмотря на неугасающий интерес к творчеству 

Л. Андреева, анализ его произведений осложнен спецификой ми-

ровосприятия автора, размывающей границы рационального. В 

контексте изучения прозы Л. Андреева особого внимания заслу-

живают не только его ключевые тексты («Рассказ о семи повешен-

ных», «Иуда Искариот», «Красный смех» и т.д.), но и небольшие 



Т.А. Муратова 
160 

рассказы, нередко представляющие собой своеобразный автор-

ский эксперимент над возможностями человеческого понимания. 

К таким произведениям и можно отнести «Он. Рассказ неизвест-

ного», определяемый исследователями и как повесть [7], и как но-

велла [5], и как рассказ [10]. 

При достаточно небольшом объеме этот текст кажется пере-

насыщенным мистической таинственностью сюжета, образами 

странных и пугающих героев, символами и знаками, множа-

щими догадки. В рамках современных подходов к изучению 

творчества Л. Андреева [3], его повесть представляется произве-

дением, предваряющим стилистические и композиционные осо-

бенности жанра «хоррор» в русской литературе. Несмотря на 

осмысление литературы ужасов как самостоятельного явления, 

существующего не только в рамках массового искусства, в 

настоящее время появляются исследования, посвященные разно-

стороннему изучению этого культурного феномена в литературе 

и кинематографе [4]. Интересно, что «Он. Рассказ неизвестного» 

балансирует на границе визуального и словесного творчества, 

становясь даже материалом для киносценария [10]. В именно ли-

тературоведческих работах это произведение определяется как 

готическая история, интерпретирующая западные «страшные» 

сюжеты [8], а также рассматривается с точки зрения мифопоэти-

ческого анализа, где герою предстоит потерпеть неудачу на ска-

зочном пути [5]. При всей необычности подходов к анализу этой 

повести, многие эпизоды текста остаются непроясненными, а 

«страшное» и вовсе остается за рамками культурной истории 

ужаса. В данной работе концепт «страх» и сопутствующие ему 

мотивы выделяются как основополагающие сюжетные и поэти-

ческие элементы, обращающие внимание читателя к многовеко-

вой истории мистического, оставляющего человека бессильным 

перед лицом пугающих и необъяснимых явлений. 

Повесть Л. Андреева «Он. Рассказ неизвестного» условно 

можно разделить на три части: приезд героя в странный дом Нор-

дена, появление призрака и гнетущая атмосфера мрачной тайны, 

загадочное и лирическое завершение истории, в котором герой 

оказывается на пороге смерти и размышляет о своих чувствах к 



Саспенс, двойничество и пляска смерти: поэтика страха …  

 

161 

неназванной женщине (трансформирующейся из образа госпожи 

Норден). «Страшное» в повествовании похожим образом реали-

зуется через три ключевых мотива: саспенса; тревожного ощу-

щения, усиливающегося по мере развития сюжета вплоть до 

кульминации (укрепления уверенности героя в существовании 

потусторонних сил); пляски смерти, или макабра [2], который в 

тексте связан с загадкой проклятия, бездуховности дома Нор-

дена и обреченности героя; мотива двойничества – одного из 

главных во всем тексте, отсылающего к иллюзорной устойчиво-

сти материального мира, а также мистического вторжения двой-

ника, сулящего горе и смерть. 

Саспенс обычно относят к приемам киноискусства, однако в 

литературе его реализацию можно встретить довольно часто. 

Усиливающаяся тревожность от ожидания чего-то страшного и 

неожиданного не менее характерна для русской классической 

литературы, чем для кино. Родион Раскольников, оказываю-

щийся в ловушке после убийства старухи и чудом избегающий 

разоблачения, вызывает саспенс такой же интенсивности, как и 

некоторые сцены «Психо» Альфреда Хичкока. Поэтому воспри-

ятие саспенса как «подвешенности» [11] читателя кажется 

наиболее соответствующим специфике «страшного» текста по-

вести Л. Андреева. Практически с самого начала рассказа героя 

о встрече с Норденом можно почувствовать предпосылки тре-

вожных сигналов о том, что прекрасные условия предложенной 

работы таят в себе зловещие предупреждения. Доверчивость 

Нордена, намеренно игнорирующего документы и имя героя, 

вызывает подозрение, а большое жалование может показаться 

приманкой. Эффект тревожности для героя продолжает усили-

ваться с «чувством холодной неудовлетворенности, смутным со-

знанием какой-то глубокой и печальной неправды, горькой 

ошибки, потерянного счастья» [1: 261]. Мир дома Нордена пере-

стал быть прежним после какого-то страшного события, и все его 

обитатели упорно продолжают хранить эту тайну. Недаром быт 

семьи Нордена статичен, а вся их жизнь будто остановилась на 

одном дне, а точнее на времени, когда беда еще не успела вторг-



Т.А. Муратова 
162 

нуться в дом. Стертые следы с дорожек, повторение шуток, тан-

цев и смеха, неуверенные веселые мелодии, доносящиеся 

сверху – все это навевает на героя тоску и апатию, постепенно 

преобразующиеся в стойкое ощущение, будто что-то не так. К 

его состоянию в полной мере подходит гениальная формули-

ровка А.С. Пушкина, пожалуй, одна из лучших характеристик 

саспенса в русской словесности: «Он оглушен был шумом внут-

ренней тревоги» [9]. Особенно ощутимым это становится, когда 

Норден выходит из своего амплуа игривого и радушного хозяина 

и начинает вселять ощущение почти страха: «Норден быстро 

обернулся и продолжительно, не улыбаясь, посмотрел на меня. 

И пока он молчал, я чувствовал, что не в силах произнести 

слово, – точно замок железный повис у меня на губах» [1: 275]. 

Будто на мистическом балу вампиров, где только жертва не 

знает, кто на самом деле ее пригласил, герой погружается в про-

странство домыслов, среди которых скрыто предположение о та-

инственном проклятии этой семьи. Дополнительное усиление 

тревожному ожиданию беды создает предположение об убий-

стве Елены или ее мистическом исчезновении. Когда Норден 

описывает обстоятельства ее смерти, герой узнает, что в воде нет 

достаточной глубины для утопления, как и нет правдоподобных 

причин для объяснения смерти. 

Если саспенс остается в повести вплоть до потери героем 

воли к жизни, то центральными становятся мотивы двойниче-

ства и двойственности окружающего мира. Начиная с самого 

Нордена, который носит карнавальную маску беззаботного ве-

сельчака, заканчивая детьми, проживающими в доме. Ассоциа-

ция детей с безжизненными куклами, играющими свои роли, до-

ходит до высшей точки напряженности, когда герой почти ули-

чает мальчика во лжи: «Но главное внимание мое обратил на 

себя Володя: его глаза сузились, и взор приобрел ту определен-

ность, какую дает рассматривание близкого предмета; несо-

мненно, Володя видел то же, что и я» [1: 280]. Здесь образы детей 

не имеют привычного флера невинности и чистоты, они тоже 

участники заговора, они сопричастны тайному злодейству. Роко-



Саспенс, двойничество и пляска смерти: поэтика страха …  

 

163 

вая загадка дома, очевидно, заключена в образе женщины, един-

ственной героини, избегающей появления. Постоянное сравне-

ние Елены и госпожи Норден приводит к тому, что женский об-

раз становится единственным и абсолютным, открывая герою 

истину, что кого-то из этих женщин и не было на свете. Здесь Л. 

Андреев будто предлагает множество возможных интерпрета-

ций, одной из которых можно назвать мысль о том, что дочь Нор-

дена умерла, после чего им было совершено нечто, повлекшее 

проклятие. На возможное обращение к потусторонним силам в 

обмен на жизнь героини косвенно указывает ряд признаков: раз-

мышление повествователя о стертых следах («“Точно прерван-

ное воскресение мертвых”…» [1: 271]), привязанность Нордена 

к месту, где утонула Елена и странная пирамида вместо креста, 

припадки госпожи Норден во время шторма (как возможное вос-

поминание о собственной смерти), намеки на образ жертвы 

(«Мне очень хотелось узнать, что такое делается с женою Нор-

дена, – теперь мне казалось, что тут именно лежит разгадка той 

великой тоски, что покрывала дом и людей, но все попытки мои 

остались безуспешными» [1: 267]). Наконец призрак, появляю-

щийся в доме, символизирует смерть, забирая радость и энер-

гию, все то, что Норден имитирует, расплачиваясь за сделку с 

потусторонним. 

Дочь ли Нордена заключена в комнате или его несчастная 

жена – это остается загадкой, однако имя героини и ее личность, 

скорее всего, изменены Норденом, о чем косвенно сообщает ге-

рой: «Прости и меня, что я чертил на песке пустое имя Елена: я 

не знал тогда твоего имени – как не знаю и сейчас» [1: 291]. В 

двоящемся мире грезы и реальные горести перемешиваются, а 

герой отдает себя в полное распоряжение призраку, теряя волю, 

силу и желание жить. Встреча героя с призраком может быть ин-

терпретирована и как встреча с двойником (двойник – не всегда 

полный близнец того, кому он является), а мифологическое тол-

кование образа двойника всегда негативное: увидеть его – к бо-

лезни и смерти, Связь душ героя и женщины из дома Нордена 

была определена изначально, фаталистична и трагична, пусть и 



Т.А. Муратова 
164 

необъяснима для рационального понимания, а призрак помогает 

завершиться проклятию. 

Последним мотивом «страшного» пространства повести 

«Он. Рассказ неизвестного» выступает отсылка к пляске 

смерти – известному европейскому средневековому сюжету, вы-

ступающему символом бренности человеческой жизни и неот-

вратимости смерти. Об особой роли танцев в текстах писателя 

замечает И.В. Кононова: «В зрелом творчестве Л. Андреева та-

нец становится символом пустоты, ограниченности, трагической 

разделенности людей…» [6: 145]. Само неестественное поведе-

ние Нордена напоминает настроение трагедии «Пир во время 

чумы» А.С. Пушкина, в котором герои, потерявшие любимых и 

близких людей, забываются в отчаянном и бездумном веселье. 

Норден предстает жертвой неведомого проклятия, обреченной 

на карнавальное безумие нескончаемых танцев, ужинов, прие-

мов: эта видимая праздность – попытка убежать от обреченно-

сти, «танцы на костях» в ожидании своей участи. Последний 

прием Нордена становится кульминацией борьбы света и тьмы, 

после которой надежда будет навсегда потеряна для всех участ-

ников последнего «танцирен»: «…самый воздух вокруг меня, в 

котором двигались, борясь, эти существа, колыхался так сильно, 

размахи были так широки и властны, что и меня захватило в кру-

говорот…» [1: 290]. 

Таким образом, художественный мир повести Л. Андреева 

«Он. Рассказ неизвестного» включает в себя авторское осмысле-

ние страха как культурного феномена, представленного через не-

сколько известных мотивов, закрепившихся в «страшном» ис-

кусстве зарубежной традиции. Оставляя пространство для бес-

конечных возможностей интерпретации сюжета, автор погру-

жает читателей в свою особую атмосферу страха, безумия, отча-

яния и смерти, практически визуально создавая сюжет в жанре 

«хоррор», наполненный символами темного и разрушительного 

очарования мистического зла. 



Саспенс, двойничество и пляска смерти: поэтика страха …  

 

165 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Андреев Л.Н. Он. Рассказ неизвестного // Андреев Л.Н. Собрание 

сочинений: в 6-ти т. Т. 4. М.: «Художественная литература», 1994. 

СC. 259–294. 

2. Баканова А.В. «Пляски смерти» в Каталонии: историко-филологи-

ческий аспект // “Litera”, № 6, 2020. СC. 132–142. 

3. Боева Г.Н. Поэтика ужаса в творчестве Л. Андреева: рецептивный 

аспект // «Ученые записки Петрозаводского государственного уни-

верситета», № 3–2 (148), 2015. СС. 66–70. 

4. Все страхи мира: Horror в литературе и искусстве: сборник статей 

/ под ред. С.А. Антонова, С.В. Денисенко (отв. ред.) и др. СПб., 

Тверь: Изд-во Марины Батасовой, 2015. 384с. 

5. Ищенко Н.С. Неудавшаяся инициация в новелле Леонида Андреева 

«Он (рассказ неизвестного)» [Эл. ресурс] // «Философско-культу-

рологические исследования», № 13, 2023. [Эл. ресурс]. Режим 

доступа: https://fki.lgaki.info/2023/05/31/неудавшаяся-инициация-

в-новелле-леон/ (Дата последнего обращения: 12.10.2024г.). 

6. Кононова И.В. О типах трансформации структуры лингвокультур-

ных концептов в рамках индивидуально-авторской концептосферы 

текста // «Вестник Ленинградского государственного университета 

им. А.С. Пушкина». Т. 7, № 1. 2015. СС. 138–149. 

7. Кононова И.В. Особенности репрезентации индивидуально-ав-

торской концептосферы в повести Леонида Андреева «Он. Рассказ 

неизвестного» // «Язык и культура в эпоху глобализации: Сборник 

научных трудов по материалам Первой международной научной 

конференции». В 2-х т. СПб., 26 марта 2013 года. СПб.: Санкт-Пе-

тербургский государственный экономический университет, 2013. 

СС. 118–126. 

8. Поздняков К.С. Две новеллы «Он»: возможности интерпретации / 

К.С. Поздняков // «Известия Самарского научного центра Российс-

кой академии наук». Т. 17, № 1–3, 2015. СС. 714–716. 

9. Пушкин А.С. Медный всадник // Пушкин А.С. Полное собрание со-

чинений: в 10-ти т. Л.: «Наука», 1977. Т. 4. Поэмы. Сказки. СС. 

273–288. 

10. Тихомиров Д.С. Проблема интерпретации прозы Л. Андреева сред-

ствами киноязыка на примере экранизации рассказа «Он. Записки 

неизвестного» / Д.С. Тихомиров // «Гуманитарная парадигма», № 3 

(18). 2021. СС. 67–77. 

11. Языковые средства создания саспенса в произведениях жанра 

«триллер» и способы их актуализации (на материале романов анг-

лоязычных авторов) / И.Г. Жогова, Е.В. Кузина, Л.Г. Медведева, 

Е.Ю. Надеждина // «Язык и культура», № 43, 2018. СС. 46–57.  



Т.А. Муратова 
166 

SUSPENSE, DOPPELGANGER AND THE DANCE OF DEATH: 

THE POETICS OF FEAR IN THE STORY OF L. ANDREEV “HE 

(AN UNKNOWN STORY)” 

T. Muratova 

PhD, Senior Lecturer at the Department of Russian and World 

Literature 

and Teaching Technologies, SSPI, Russia, Stavropol 

tanyamuratova@mail.ru 

ABSTRACT 

The article examines a complex of mystical phenom-

ena manifested through the otherworldly dimension in 

the artistic world of L. Andreev. The “terrible” in the 

text is interpreted through the hero’s connection with 

another world and the invasion of an ominous, irresist-

ible force. The text also considers the motifs of mad-

ness, sin, and anxiety, as well as the author’s vision of 

the image of an ominous double (doppelganger). 

Keywords: mysticism, artistic world, dual world, hor-

ror, being, existential.



 
167 

ПУШКИНСКОЕ ЛИТЕРАТУРНОЕ НАСЛЕДИЕ В 

БЕЛОРУССКОЙ КУЛЬТУРНОЙ ПАМЯТИ 

Дмитрий Иванович Наумов 

К.соц.н., доцент, учёный секретарь БГАС, Минск, Беларусь 

cedrus2014@mail.ru 

АННОТАЦИЯ 

В статье в контексте социально-философского ана-

лиза рассматривается роль пушкинского литера-

турного наследия, которое актуализируется бело-

русской культурной памятью, в конституировании 

референциальных рамок коммуникативной реаль-

ности, поддержании ценностно-смыслового един-

ства белорусской и русской культур. 

Ключевые слова: пушкинское литературное на-

следие, культурные ценности, социальные нормы, 

культурная память. 

В условиях усиливающегося нивелирующего социокультур-

ного воздействия глобализации на современное белорусское го-

сударство актуализируется не столько проблема обеспечения его 

политического и экономического суверенитета, сколько про-

блема сохранения культурной самобытности, этнической уни-

кальности и креативного потенциала белорусского общества как 

коллективного актора цивилизационного процесса. Этот аспект 

обусловливает необходимость актуализации в настоящем выра-

ботанных в прошлом нормативно-ценностных регулятивов кол-

лективной жизнедеятельности белорусского общества. Как 

представляется, их вневременным хранилищем является коллек-

тивная память, представляющая собой «запас общих ценностей, 

данных опыта, ожиданий и толкований, который образует «сим-

волический мир смысла» или же «картину мира» данного обще-

ства» [1: 151]. Как считает Алейда Ассман, «культурная память, 

базирующаяся на таких внешних медиаторах, как тексты, изоб-

ражения, монументы и ритуалы, не имеет временных границ; 

культурная память характеризуется широчайшим, потенциально 



Д.И. Наумов  
168 

многовековым временным горизонтом» [2: 32]. Культурная па-

мять не просто воссоздаёт и сохраняет образы и смыслы про-

шлого, а с помощью различных культурных средств и символи-

ческих медиаторов, в том числе литературы, в «мире тотальной 

унификации память о прошлом делает возможным опыт Иного и 

дистанцирование от абсолютной власти современности и данно-

сти» [1: 91]. 

С теоретической точки зрения актуальность социально-фи-

лософского исследования, направленного на выявление роли 

творческого наследия классика русской литературы А.С. Пуш-

кина в конституировании белорусской культурной памяти, опре-

деляется следующими причинами. 

Во-первых, многочисленные переводы произведений А.С. 

Пушкина на белорусский язык и превращение его литературного 

наследия в один из источников творчества белорусских драма-

тургов, писателей и поэтов свидетельствуют о длительном и пло-

дотворном характере влияния пушкинского гения на культур-

ную жизнь белорусского общества. В пространстве белорусской 

культуры пушкинские сюжеты, образы и произведения стано-

вятся основанием для создания новых авторских произведений 

как с помощью случайных или намеренных аллюзий, так и по-

средством более сложных культурных практик интертекстуаль-

ности и реконтекстуализации. В контексте рассматриваемой 

темы это актуализирует вопрос о роли пушкинского литератур-

ного наследия в белорусском культурогенезе в целом и развитии 

национальной литературы в частности. 

Во-вторых, постоянная и одновременно спонтанная актуа-

лизация пушкинского литературного наследия в интенциональ-

ных формах межличностной и групповой коммуникации в бело-

русском обществе фактически свидетельствует о его конвенцио-

нальности в качестве культурного феномена. Пушкинские лите-

ратурные образы и сюжеты в белорусском социокультурном 

пространстве востребованы, легко узнаваемы, одинаково интер-

претируемы и оцениваемы в качестве коммуникативного или 

ценностно-смыслового компонента. Это ставит на повестку дня 



Пушкинское литературное наследие в белорусской культурной …  

 

169 

вопрос о роли пушкинского литературного наследия в конститу-

ировании референциальных рамок коммуникативной реально-

сти, актуализирующих посредством воспоминания нормативно-

ценностные основания коллективной жизнедеятельности бело-

русского народа. Они устойчиво воспроизводятся белорусской 

культурной памятью на разных этапах его исторического разви-

тия, независимо от политического и социально-экономического 

контекстов. 

В-третьих, в современном обществе культурная память реа-

лизует интеграционную функцию, символически соединяя 

между собой в едином социокультурном пространстве различ-

ные поколения в синхронном и диахронном аспектах. В этом 

процессе литература обеспечивает как связь и преемственность 

прошлого, настоящего и будущего, так и когерентность индиви-

дуального опыта с коллективным, сохраняя тем самым действен-

ность и функциональность этнокультурных идентификацион-

ных оснований и доминирующих исторических нарративов. В 

отношении пушкинского литературного наследия это актуализи-

рует вопрос о его значении как формы передачи и актуализации 

традиционных смыслов белорусской культуры в контексте прак-

тик символического конструирования прошлого. 

В рамках рассматриваемой темы необходимо отметить, что 

как сама личность и жизнь великого русского поэта, который не-

сколько раз проездом побывал в Беларуси (1820, 1824), так и его 

творчество давно и прочно находятся в фокусе внимания бело-

русского общества. Интересен тот факт, что с Беларусью тесно 

связана судьба А.А. Пушкина, старшего сына поэта, который в 

70-е годы XIX века в чине генерала кавалерии командовал рас-

квартированным в Новогрудке Нарвским гусарским полком. Не-

сколько лет он с семьей жил в этом городе, и здесь же был похо-

ронен его маленький сын Петр (внук поэта), могила которого на 

старом городском кладбище сохранилась до наших дней. С Боб-

руйском тесно связана судьба его дочери Натальи (внучка по-

эта), вышедшей замуж за офицера Нарвского гусарского полка 

П.А. Воронцова-Вельяминова. У супругов в городе был дом и 

собственное имение в деревне Вавуличи под Бобруйском (в 



Д.И. Наумов  
170 

настоящее время деревня Дубовка), где они после выхода мужа 

в отставку счастливо прожили всю жизнь. Прекрасно образован-

ная и талантливая Наталья Александровна, долгие годы возглав-

лявшая Бобруйское благотворительное общество, активно зани-

малась благотворительностью, вела просветительскую работу 

среди крестьян. На средства супругов в деревне Телуша были по-

строены новая школа, библиотека и Свято-Троицкий храм, возле 

которого похоронена скончавшаяся в 1912 году от воспаления 

легких внучка поэта. В настоящее время в память о Н.А. Ворон-

цовой-Вельяминовой и её знаменитом предке в деревне Телуша 

ежегодно проходят Пушкинские чтения, организуемые на базе 

литературно-краеведческого музея А.С. Пушкина ГУО «Телуш-

ская средняя школа Бобруйского района». 

Как подчеркивал известный белорусский филолог А.И. 

Мальдис, наследие А.С. Пушкина «оказало громадное стимули-

рующее влияние на развитие всей белорусской литературы – 

различных поколений и течений. Наиболее отчетливо оно видно 

в творчестве Якуба Коласа, Максима Богдановича, Янки Ку-

палы. Пушкин приходил в сознание белорусских поэтов ещё на 

школьной скамье как образец для перенимания и наследования, 

как эталон, идеал» [3: 6]. На это же указывает Л.В. Прохоренко: 

«Воздействие пушкинских традиций на белорусский язык, куль-

туру и литературу является многогранным. Это относится не 

только к использованию белорусскими писателями некоторых 

стилистических черт А. Пушкина, но и к свойственным его про-

изведениям образным средствам» [4: 90]. Во многом это обу-

словлено гуманистическим, общечеловеческим характером 

творчества поэта, акцентирующим морально-этические и психо-

логические аспекты человеческой жизни, проблемы любви и 

ненависти, добра и зла, жизни и смерти в определенном культур-

ном контексте и природном окружении. 

Первым примером обращения к личности поэта в белорус-

ской литературе и одновременно свидетельством его популярно-

сти в народной среде, большая часть представителей которой не 

владела грамотой, является написанная на белорусском языке са-

тирическая поэма «Тарас на Парнасе» (середина XIX века). В 



Пушкинское литературное наследие в белорусской культурной …  

 

171 

приписываемой К.В. Вереницыну поэме выведен комплиментар-

ный и, видимо, хорошо узнаваемый современниками автора об-

раз великого поэта (в переводе М. Лозинского): 

Все что-то разом зашумели, 

Народ раздался в два конца, 

И, словно птицы, пролетели 

Четыре добрых молодца. 

Вид был у этих не таковский: 

Сам Пушкин, Лермонтов, Жуковский 

И Гоголь – быстро мимо нас 

Прошли, как павы, на Парнас. 

На рубеж XIX–XX веков приходятся первые переводы неко-

торых стихотворений поэта на белорусский язык (например, пе-

ревод поэтом и революционером Адамом Гуриновичем стихо-

творения «Эхо»), а также первые юбилейные торжества в рамках 

программы чествования памяти великого русского поэта. Так, в 

1899 году была основана Минская городская публичная библио-

тека имени А.С. Пушкина, которая была открыта 25 декабря 

1900 года и уже через два дня встречала первых посетителей. В 

настоящее время Минская областная библиотека им. А.С. Пуш-

кина является одной из старейших библиотек страны с богатым 

фондом литературы, крупным культурно-просветительским, об-

разовательным и информационным центром. Помимо этого, в 

стране работают библиотеки имени А.С. Пушкина в Бобруйске 

и Бресте, Детская библиотека-филиал им. А.С. Пушкина в Моги-

леве и Детская библиотеки имени А.С. Пушкина в Новополоцке 

(с памятником поэту при входе). 

Следует отметить, что в современной Беларуси как сам поэт, 

так и его литературное наследие находятся в фокусе государ-

ственной мемориальной политики. Так, в 1999 году в стране ши-

роко отмечался Год А.С. Пушкина, объявленный в честь 200-ле-

тия со дня рождения классика русской поэзии. Именно в этот год 

Брестскому государственному университету было присвоено 

имя А.С. Пушкина, а в Минске на берегу реки Свислочь был 



Д.И. Наумов  
172 

установлен памятник поэту. Также памятники поэту установ-

лены в Бресте возле старого корпуса БрГУ в специально создан-

ном к юбилею поэта Пушкинском сквере, в Могилеве возле зда-

ния Могилевского государственного библиотечного колледжа 

имени А.С. Пушкина и Витебске на берегу реки Витьба, у Пуш-

кинского моста, в сквере имени А.С. Пушкина. Именем поэта в 

некоторых городах названы улицы и проспекты (например, про-

спект Пушкина в Минске и Пушкинский проспект в Могилеве, 

улица Пушкина в Бресте). Национальным банком Республики 

Беларусь в 2009 году была выпущена в оборот серия памятных 

монет из серебра «Сказочные произведения А.С. Пушкина» но-

миналом в 20 рублей, посвященных творчеству поэта: «Сказка о 

золотом петушке», «Сказка о царе Салтане», «Руслан и Люд-

мила», «Сказка о рыбаке и рыбке» и «Сказка о мертвой царевне 

и семи богатырях». Эта серия является результатом коллабора-

ции разных специалистов в сфере монетного дела: белорусских 

(С. Некрасова, аверс), российских (М. Шмаков, реверс) и немец-

ких (чеканка фирмой «Б.Х. Майерс Кунстпрегеанштальт», 

Карлсфельд, Германия). 

Однако о более значительном интересе в белорусском обще-

стве к творчеству поэта можно говорить только после установ-

ления советской власти, которая в силу исторических обстоя-

тельств и политических причин стала проводить в жизнь кон-

структивистскую идеологизированную государственную куль-

турную политику с огромным культуртрегерским потенциалом 

[5]. В рамках реализации советской культурной политики твор-

чество А.С. Пушкина активно изучалось в школе, а многие зна-

менитые произведения поэта переводились на белорусский язык 

и многократно издавались. Так, одним из исследователей твор-

чества А.С. Пушкина был глава Временного рабоче-крестьян-

ского правительства Советской Социалистической Республики 

Белоруссия Д.Ф. Жилунович, известный в истории белорусской 

литературы под псевдонимом Тишка Гартный. Именно на 

межвоенный период приходится значительная часть переводов 

произведений поэта на белорусский язык, выполненная усили-



Пушкинское литературное наследие в белорусской культурной …  

 

173 

ями таких известных деятелей белорусской культуры и государ-

ственных деятелей, как Якуб Колас (поэма «Полтава»), Янка Ку-

пала (поэма «Медный всадник»), Андрей Александрович (поэма 

«Руслан и Людмила»), Микола Хведарович (поэмы «Кавказский 

пленник» и «Бахчисарайский фонтан», а также «Сказка о царе 

Салтане»), Аркадий Кулешов (роман в стихах «Евгений Оне-

гин», поэма «Цыганы» и др.), Петр Глебка (трагедия «Борис Го-

дунов»), Аким Астрейко, Алесь Звонак, Максим Танк, Кузьма 

Чёрный, Кондрат Крапива, Максим Лужанин, Михась Багун, 

Эди Огнецвет, Янка Сипаков и др. 

В культурной жизни современного белорусского общества 

пушкинское литературное наследие сохраняет свой статус жи-

вого источника культурного творчества и эталона художествен-

ной оригинальности. Так, на театральных сценах страны неодно-

кратно шли и продолжают идти спектакли, поставленные по мо-

тивам произведений А.С. Пушкина: «Маленькие трагедии. Пуш-

кин» (Гомельский областной драматический театр), спектакль 

«Сказки Пушкина» (Национальный академический драматичес-

кий театр им. М. Горького), «Женя+Таня=Любовь» и «З нагоды 

мёртвых душ» (Белорусский государственный академический 

театр юного зрителя), «Пушкин. Очень маленькие трагедии» (Бе-

лорусский государственный театр кукол), «Спасти камер-юн-

кера Пушкина» (Белорусский молодежный театр), «Казка аб 

мёртвай царэўне...» (Национальный академический театр имени 

Янки Купалы), «Метель» (Брестский академический театр 

драмы) и др. Следует подчеркнуть, что на всех этих спектаклях 

традиционно аншлаг и зрителей не отталкивает, а наоборот при-

влекает современное или даже постмодернистское прочтение 

классических произведений великого русского поэта. 

Таким образом, пушкинское литературное наследие не 

только уже несколько столетий занимает существенное место в 

белорусской культурной памяти, но и напрямую влияет на куль-

турные процессы в современном белорусском обществе, участ-

вуя в конституировании референциальных рамок коммуникатив-

ной реальности и актуализируя смысловое и ценностное един-

ство белорусской и русской культур. 



Д.И. Наумов  
174 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Ассман Ян. Культурная память: Письмо, память о прошлом и 

политическая идентичность в высоких культурах древности / Пер. 

с нем. М.М. Сокольской. М.: «Языки славянской культуры», 2004, 

368с. 

2. Ассман А. Длинная тень прошлого: Мемориальная культура и 

историческая политика / Пер. с нем. Б. Хлебникова. М.: «Новое 

литературное обозрение», 2014, 328с. 

3. А.С. Пушкiн i Беларусь = А.С. Пушкин и Беларусь / Уклад. Т. 

Махнач, галоўн. рэд. А. Мальдзiс. Мн.: «Беларуская навука», 1999, 

428с. 

4. Прохоренко Л.В. Пушкинские метафоры как объект перевода на 

белорусский язык // «Веснік МДПУ імя І. П. Шамякіна», № 3, 2011. 

СС. 90–94. 

5. Время, вперед! Культурная политика в СССР / под ред. И.В. 

Глущенко, В.А. Куренного; Нац. исслед. ун-т «Высшая школа 

экономики». М.: Изд. дом «Высшей школы экономики», 2013, 

272с. 

PUSHKIN'S LITERARY HERITAGE IN BELARUSIAN CUL-

TURAL MEMORY 

D. Naumov 

PhD in Sociology, Associate Professor, 

Scientific Secretary, Belarusian State Academy of Communications, 

Minsk, Belarus 

cedrus2014@mail.ru 

ABSTRACT 

The article explores how Pushkin's literary heritage, 

through socio-philosophical analysis, plays a crucial 

role in shaping the referential framework of communi-

cative reality and in maintaining the value-semantic 

unity of Belarusian and Russian cultures, as preserved 

in Belarusian cultural memory. 

Keywords: Pushkin's literary heritage, cultural values, 

social norms, cultural memory.



 
175 

О СУБЪЕКТЕ ПОЭТИЧЕСКОЙ РЕЧИ  

В СБОРНИКЕ ВЛАДА ГАГИНА «ПОЛОЖЕНИЕ» 

(2024) 

Михаил Юрьевич Немцев 

К. филос. н., независимый исследователь, г. Бохум, Германия 

nemtsev.m@gmail.com 

АННОТАЦИЯ 

Проанализированы особенности поэтики недавне-

го сборника стихов российского поэта Влада Га-

гина. Его «Положение» описывает ситуацию экзи-

стенциального вызова, в которой оказались те, кто 

покинул Россию в 2022г. Новая поэтика Гагина 

противопоставлена прежней, которую критик Р. 

Осминкин характеризовал как поэзию «депрессив-

ного гедонизма». В новых обстоятельствах рожда-

ется новый поэтический субъект, восстанавливаю-

щий утраченное сообщество. Для этого Гагин, в 

частности, использует технику имплицитной адре-

сации. 

Ключевые слова: Влад Гагин, имплицитная адре-

сация, поэтический субъект, эмиграция. 

Сборник «Положение» вышел в 2024г. электронным изда-

нием в новой поэтической серии Paroles [1]. Он разделён на 3 ча-

сти, в нём 70 стихотворений, они не датированы. Влад Гагин в 

2022 году покинул Россию, в момент выхода книги жил и рабо-

тал в Ереване. Эта книга – свидетельства обстоятельств ме-

ста/времени, особого жизненного «положения» большой группы 

людей, покинувших Россию в тот же исторический момент. Влад 

Гагин реконструирует её своими поэтическими средствами. 

Влад Гагин – один из молодых авторов, состоявшихся в ди-

намичной литературно-художественной среде российской сто-

лицы 2010-х годов. Роман Осминкин в послесловии к этому сбор-

нику пишет о Гагине как об одной из парадигмальных фигур «по-

эзии “депрессивного гедонизма”: <…> в его поэтике, вызванная 



М.Ю. Немцев  
176 

внешними обстоятельствами депрессия, имплозивно свёртыва-

лась вовнутрь» [5: 122]. О стихах Гагина как репрезентативных 

для целого поколения ещё раньше отзывался Дмитрий Голынко-

Вольфсон [3]. Но для ситуации раннего периода политической 

эмиграции, о котором стихи сборника «Положение», депрессия 

является как бы самым ожидаемым состоянием, так же как ожи-

даемы и описания практик её преодоления (впрочем, слово «эми-

грация» и производные от него в стихах сборника не встреча-

ется). Поэтому в стихах рассматриваемого сборника она, ко-

нечно, по-прежнему присутствует как одна из существенных для 

автора тем. Однако они направлены на анализ такого состояния 

субъекта, для которого характеристика как «депрессивного» или, 

наоборот, «недепрессивного», уже вообще нерелевантна. Осмин-

кин характеризует это состояние как «побег» (это слово из тек-

стов самого Гагина [2]) и пишет, что теперь «открыто эксплици-

рованная деромантизация собственного побега накладывает за-

прет на риторическое возвышение его до исхода или эскейпа» [5: 

124]. Субъект его поэзии обнаруживает себя сразу после (после 

бегства, после того как, сразу после события) и начинает «соби-

рать самого себя». 

Положение» – это сцена экзистенциального вызова. Словом 

«положение» Гагин указывает на особость этой неопределённо-

длительной ситуации «сразу после», в которой происходит что-

то вроде перезапуска, пересборки жизненного мира. Оно указы-

вает на «фактичность» некой ситуации сразу после. В таком по-

ложении депрессия тривиальна и ожидаема. Именно поэтому 

принципиально важны иные стратегии «заботы о себе». А про-

шлый «депрессивный гедонизм» оказывается неприемлемым. Я 

хочу обратить внимание на технику этой пересборки. Это более 

сложный процесс, чем типичное для лирической поэзии мелан-

холическое воссоздание важных моментов прошлого. 

Состояние «сразу после» отмечено очень точно, через пере-

числение ряда последовательных банальных («всехних» в их ба-

нальности) воспоминаний. Вот одно из первых стихотворений 

сборника: 



О субъекте поэтической речи в сборнике Влада Гагина …  

 

177 

видеть дальше, говорил философ, – 

вот что значит быть левым 

 

катастрофа происходила всегда, другое 

дело, что мы способны 

были позволить себе lifestyle 

 

незамечания – изредка, краем 

глаза, на ютубе что-то увидеть, 

статью прочитать, а теперь 

 

что-то с глазами 

а теперь что-то случилось с глазами (...) 

 

но был мир с возможностью вы 

бирать досуг, смотреть фильм 

реализовывать глупости, и 

те десять дней совместных пускай 

лягут открыткой в карман пальто 

 

сейчас – всё иначе: кто где 

 

запишись волонтером, если 

уехал, и береги себя, 

 

если осталась [1: 6] 

На новом месте начинается пересборка «себя». Вход в новую 

жизнь неминуемо происходит в сравнении с прежней. Там была 

«возможность вы[йти]», – теперь она использована. Стихи 

сборника можно читать как исследование, что же именно «слу-

чилось с глазами». 

Гагин пишет дальше: мы бродячий цирк без ноги без глаза [1: 

36]. Глаза необходимо заново обрести. Справиться с «положе-

нием» значит прежде всего обрести (=увидеть) новое бытий-

ственно необходимое знание: «но мне нужно знание о себе, а не 



М.Ю. Немцев  
178 

новость, // мне нужно путаться в лабиринтах, а не кружок ска-

лолазания по выходным» [1: 30]. 

То, как этим занимается субъект этих стихов, напоминает 

буддийскую практику «обратного воспоминания», как о ней пи-

сал философ и буддолог Александр Пятигорский: «Созерцатель 

созерцает объект A и, созерцая этот объект, осознает себя самого 

как A, так устанавливается обратное вспоминание»; во время 

него «вспоминающий присутствует в каждом (вспомненном) 

объекте своей прошлой мысли» [6: 102]. Здесь он подчёркнуто 

вспоминает не столько давние или недавние события как факты, 

сколько свои мысли и мысленные ассоциации по их поводу – та-

ким образом возвращаясь к самому себе. 

Для нового «положения» конституитивно ощущение пре-

рванности, прекращенности. Хотя речь идёт о совсем недавней 

жизни, она уже стала необратимо-прошлой. 

Теперь, в новом «положении» на новом месте, субъект начи-

нает это сообщество по-новому воссоздавать. Для этого Гагин 

использует технику имплицитной адресации. Екатерина Захар-

кив писала о его стихах: «Здесь конструируются персонажи-

статисты, незначительность их присутствия маркирована не-

определенным местоимением и неестественной коммуникатив-

ной ситуацией в первом случае и единственным инициалом 

имени – во втором. Очевидно, что такие персонажи вводятся 

только ради речи, которую они воспроизводят...» [4: 152]. Так 

было в 2019-м году, и в «Положении» ситуация поэтического 

субъекта изменилась. «Тогда» эти персонажи-статисты служили 

наращиванию плотности сообщества, его виртуальному удвое-

нию. В новом положении они замещают сообщество вокруг оди-

нокого беглеца, – становятся знаками самой возможности обра-

титься к кому-то – «ты же, насколько я помню, всегда являлась / 

чисто одной из множества маргиналий» [1: 57]; «пока вы, сле-

пые дети древних уравнений, разговор ведёте» [1: 83]. 

Такими жестами переучреждается утраченное (оставшееся в 

покинутом при побеге месте) коммуникативное сообщество. С 

ним возвращается чувство принадлежности, – не принятой по 



О субъекте поэтической речи в сборнике Влада Гагина …  

 

179 

умолчанию, а вновь обретённой своим волевым усилием. Посте-

пенно в стихах сборника начинает проступать тема радости, до-

вольно неожиданно (и подразумевает, разумеется, полное пре-

одоление депрессии). В итоге этой реконструкции себя, субъект 

все-таки называет себя «обреченным на радость и память» [1: 

57]. Память он восстанавливает; а радость потенциально воз-

можна и в этом «положении». 

Суть, или «истина» «положения» может открыться в некоем 

чаемом будущем итоге через «осознание всеобщей связности 

существ доброй воли, имеющих право на жизнь и радость 

даже внутри кошмара истории» [5: 130]. В слове «радость», в 

отличие от «счастья», хотя это синонимы, есть оттенок интенси-

вости и беспричинности. «Радость» переживается как чудо. Это 

благо, и благо оказывается всё-таки возможно. Так «положение» 

оказывается познавательным вызовом – и возможностью посред-

ством побега прибыть к себе. Но похоже, что уже к лучшему ва-

рианту себя – обогащённому «побегом». 

помни о смерти других, 

об этих кадрах, 

затмевающих зрение, 

но помни о радости 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Гагин В. Положение: Поэтические тексты. Ozolnieki: Literature 

Without Borders, 2024, 135с. (Paroles; вып. 5). [Эл. ресурс] Режим 

доступа: https://www.paroless.com/ (дата последнего обращения: 

01.11.2024 г.). 

2. Гагин В. Карты побега // Проект «Грёза». [Эл. ресурс] Режим 

доступа: https://greza.space/karty-pobega/ (Дата последнего 

обращения: 01.11.2024г.). 

3. Голынко-Вольфсон Д. Новые депрессивные. Поколение 

миллениалов в условиях цифрового капитализма // «Новое 

литературное обозрение», № 3, 2023. СС. 305–308. 

4. Захаркив Е.В. Современная поэзия в социальных сетях: проблема 

адресации // «Вакансия поэта» в русской и зарубежной литературе 

рубежа XX–XXI веков: Мат. Межд. науч. конф. / Под ред. А.А. 



М.Ю. Немцев  
180 

Житенева. Воронеж: АО «Воронежская областная типография», 

2019. СС. 142–159. 

5. Осминкин Р. Карты побега Влада Гагина // Гагин В. Положение: 

Поэтические тексты. Ozolnieki: Literature Without Borders, 2024. 

СС. 122–131. 

6. Пятигорский А. Введение в изучение буддийской философии 

(девятнадцать семинаров). М.: «Новое литературное обозрение», 

2007. 

THE SUBJECT OF POETIC SPEECH  

IN THE POETRY BOOK “POLOZHENIE”  

[THE SITUATION] BY VLAD GAGIN (2024) 

M. Nemtsev 

Ph.D. in Philosophy, Independent Researcher, Bochum, Germany 

nemtsev.m@gmail.com 

ABSTRACT 

This text analyzes the poetics of a recent poetry collec-

tion by Russian poet Vlad Gagin. His collection, titled 

Polozhenie (The Situation), explores the existential 

challenges faced by those who left Russia in 2022. 

Gagin's new poetics are contrasted with his earlier 

style, characterised by critic R. Osminkin as “depres-

sive hedonism”. In the new situation [polozhenie], a 

new poetic subject emerges. He seeks to restore the lost 

community. To achieve this, Gagin employs various 

poetic techniques such as implicit address. 

Keywords: Vlad Gagin, implicit adress, poetic subject, 

emigration. 



 
181 

СОВРЕМЕННЫЕ ТЕНДЕНЦИИ ИЗУЧЕНИЯ 

РОМАНА Л.Н. ТОЛСТОГО «АННА КАРЕНИНА» 

Татьяна Сергеевна Орлова 

Преподаватель кафедры гуманитарных и инженерных 

дисциплин Санкт-Петербургской государственной 

художественно-промышленной академии им. А.Л. Штиглица, 

Санкт-Петербург, Россия 

ots_prof3@mail.ru 

АННОТАЦИЯ 

В современной литературной науке творчество 

Льва Николаевича Толстого продолжает оста-

ваться объектом пристального внимания ученых. 

Несмотря на обширный корпус исследований, су-

ществуют аспекты, которые требуют дополнитель-

ного анализа или новой интерпретации. Анализи-

руются современные тенденции в изучении творче-

ства Толстого на примере романа «Анна Каре-

нина». Исследование основывается на критиче-

ском анализе работ таких ученых, как Гари Брау-

нинг, Гарольд Шефски и классических исследова-

ний русских исследователей, которые рассматри-

вали символику, аллегории и психологическую 

глубину произведения. Особенное внимание уде-

ляется изменениям в восприятии романа современ-

ными критиками и изменению акцентов в интер-

претациях. 

Ключевые слова: Л.Н. Толстой, Анна Каренина, 

психологизм, современное прочтение, анализ тек-

ста. 

Исследование биографии и творчества Льва Толстого часто 

начинается с монументальных работ его последователей, таких 

как П.И. Бирюков [2] и Н.Н. Гусев [4]. Однако аспект критиче-

ских рецензий на его романы был впервые освещён Н. Н. Стра-

ховым, который в период написания романа активно общался с 



Т.С. Орлова  
182 

Толстым. Письма Страхова, насыщенные деталями из жизни пи-

сателя, от его философско-религиозных поисков до вопросов 

публикации его новых трудов, обычно анализируются в научных 

кругах как важные исторические документы, отражающие 

эпоху. 

Лев Толстой высоко оценивал Николая Страхова за его спо-

собность к откровенному диалогу. Это позволяло Толстому де-

литься со Страховым своими наиболее личными размышлени-

ями, многие из которых касались деталей его писательской дея-

тельности. Поскольку в его собственных дневниках и записных 

книгах мало информации о создании «Анны Карениной», пере-

писка со Страховым представляет собой ценный источник све-

дений о данном процессе. 

Переписка Страхова выступает не только как ценный источ-

ник информации о Толстом, но и как ранний значительный ана-

лиз реакций современников на его работы. Хотя Страхов не стре-

мился собрать полный набор критических материалов об «Анне 

Карениной», он часто передавал писателю различные мнения и 

реакции, возникшие в связи с романом. 

Затруднительно оспорить наблюдение И.Е. Гриневой о том, 

что либеральная и консервативная критика к роману Толстого 

демонстрируют сходные подходы. Однако Гринева не затраги-

вает причины такого единодушия в восприятии романа и не 

включает в свой анализ демократические публикации (за исклю-

чением Антоновича), которые также не признают в «Анне Каре-

ниной» элементы социального романа. 

Статья И.Е. Гриневой замечательна тем, что она выходит за 

рамки стандартного обзора и предоставляет подробный анализ. 

Автор рассматривает критику, написанную при жизни Толстого, 

анализируя её на фоне многообразия мнений и оценок. Гринева 

детально исследует как положительные, так и отрицательные ас-

пекты романа, упомянутые критиками, освещая различные сто-

роны его художественного измерения; она обращает внимание 

на дебаты даже внутри одной идеологической фракции, подчёр-

кивая сложность и многогранность взглядов; внимательно изу-



Современные тенденции изучения романа Л.Н. Толстого  

 

183 

чает эстетические позиции критиков, что способствует глубо-

кому пониманию основ их критических замечаний по отноше-

нию к произведению [3]. 

Монография Э.Г. Бабаева «Л.Н. Толстой и русская журнали-

стика его эпохи» [1] открывает новую страницу в изучении этой 

темы. Автор не только предоставляет обширный массив фактов, 

но и детально разъясняет методологические подходы, что явля-

ется ключевым для тщательного научного исследования. 

Э.Г. Бабаев подчёркивает, что для всестороннего осмысле-

ния романа «Анна Каренина», необходимо его комплексное изу-

чение в рамках литературной истории, журналистики и критиче-

ской мысли того времени. 

Современные исследователи романа в основном сосредото-

чены на его философских и нравственно-психологических ас-

пектах и изучают нравственные дилеммы и характеристики пер-

сонажей, созданных Толстым. 

Как было отмечено в теоретической части, долгое время пре-

обладал подход, при котором уникальность литературного произ-

ведения уступала место анализу «жизненных вопросов», зачастую 

ограничиваясь поверхностными рассуждениями о реальности. 

Однако последняя треть XX века принесла сдвиг в исследованиях 

Толстого, с фокусом на эстетических аспектах его творчества. Эту 

область активно разрабатывали такие учёные, как Л.М. Мышков-

ская, Е.Н. Купреянова, В.А. Ковалев, Э. Каримов, Э.Г. Бабаев, 

М.Б. Храпченко, Г.Я. Галаган, Л.И. Еремина и другие. 

В современных же исследованиях авторов больше интере-

суют аллегорические образы, символы в романе, а также иссле-

дования романа с точки зрения психологии: сознательного и бес-

сознательного. Стоит говорить о том, что есть некоторая феми-

нистическая составляющая в современных исследованиях 

(например, в статье Сидни Шульце или Гейла Грина) продолжа-

ется тщательное исследование поэтических приемов Толстого, 

включая анализ использования им «диалектики души», внутрен-

них монологов, описания пейзажей, принципа «смысловой точ-

ности» и художественной значимости повторов. 



Т.С. Орлова  
184 

“Peasant dream” и сельско-городской континуум 

Пространственные континуумы (городской и сельский, ко-

нечно) исследуются в работах Гари Браунинга, Гарольда Шефски. 

В «Анне Карениной» Толстой создаёт символику крестьян-

ских мечтаний и связанных с ними образов, которая оказывается 

чрезвычайно богатой и многозначительной. Владимир Набоков 

в своих лекциях по русской литературе тщательно анализирует 

образ крестьянина в снах и явных видениях Анны и Вронского. 

Он рассматривает неухоженного, сутулого мужика, впервые 

встреченного героями при их знакомстве и в последний раз уви-

денного сразу после самоубийства героини, подчеркивая порази-

тельное сходство снов Вронского и Анны, где страшный кресть-

янин играет ключевую роль. 

В романе, как и у всех людей, у Каренина и Вронского есть 

свои значительные слабости, независимо от того, как их видит 

Анна. Этот процесс романтизации, за которым следует униже-

ние, знаком каждому, но в Анне он проявляется с особой силой 

и неумолимостью. Так, возвращаясь домой после примирения 

Долли и Стивы, Анна чувствует отвращение к ранее не замечен-

ным “gristly ears” своего мужа, но также испытывает разочарова-

ние, увидев своего сына, которого она должна была любить без-

оговорочно, потому что “compared, as she did at every interview 

with him, the image her fancy painted of him (incomparably finer 

than, and impossible in, actual existence) with his real self”. 

В призме Гари Браунинга Анна – женщина, которая в 

первую очередь чувствует, что её мужчины также относятся к 

ней как к неодушевленному, не чувствующему объекту. Таким 

образом, Анна считает себя нелюбимой, недооцененной, подвер-

гающейся эмоциональному и физическому насилию. Браунинг 

символизм поезда истолковывает так: Анна на метафизическом 

уровне использует поезд как неизбежное орудие мести обществу 

и особенно двум «отвратительным» любовникам – Каренину и 

Вронскому [8]. 

Продолжая крестьянскую тему, нельзя не сказать об иссле-

довании Гарольда Шефски [9]. 



Современные тенденции изучения романа Л.Н. Толстого  

 

185 

Шефски не удивляет, что величайшие моменты духовного 

экстаза и внутренней гармонии в творчестве Толстого происхо-

дят в четко очерченной сельской среде – аллегорическое возрож-

дение дуба во время путешествия князя Андрея в Отрадное, 

спонтанный и совершенно раскованный танец Наташи на даче у 

дядюшки после охоты, нежное обращение княжны Марьи с «бо-

жьим народом» на Лысых горах, ощущение нирваны Левиным 

во время сцены косьбы в Покровске. Все эти события, конечно, 

проистекают из руссоизма Толстого – его веры в то, что дикая и 

нецивилизованная среда восстанавливает врожденную красоту 

человека, устраняя конфликты, навязанные ему организованной 

социальной структурой общества. 

В противоположность сельской среде с её бесконечными 

возможностями для самореализации человека, город, по мнению 

Шефски, предлагает только два приемлемых образца поведения: 

социальное согласие, которое представлено салонами, и бюро-

кратическое подчинение, видимое в государственной службе. 

Вместо поисков духовного возрождения, самосовершенствова-

ния и внутренней гармонии, которые характерны для сельской 

жизни, городская жизнь пропагандирует ложные ценности тще-

славия и амбиций. 

Изучение романа Льва Толстого «Анна Каренина» продол-

жает привлекать внимание исследователей на протяжении более 

чем ста лет, обогащаясь новыми интерпретациями и подходами. 

Современные тенденции в анализе этого произведения отра-

жают глубокий интерес к психологической и социальной дина-

мике персонажей, а также к вопросам женской автономии и 

идентичности, что особенно актуально в контексте современных 

дискуссий о гендерных ролях и индивидуальном выборе. 

Представляет интерес один из основных акцентов в совре-

менном анализе это рассмотрение внутреннего мира Анны Каре-

ниной и её трагической судьбы через призму «утопающей жен-

щины», где главная героиня видится не просто как жертва обсто-

ятельств, но как активный участник своей судьбы, осознающий 

свои желания и столкновения с социальными ограничениями. 



Т.С. Орлова  
186 

Этот подход позволяет более глубоко понять мотивации персо-

нажа и механизмы его взаимодействия с окружающим социаль-

ным контекстом. 

Исследования также показывают, что интерес вызывает вза-

имосвязь между личным и общественным, сознательным и бес-

сознательным, которое формируют поведение и самовосприятие 

персонажей. Важное место в анализе занимают и вопросы обра-

зования женщин, их социальной роли и самоопределения, что от-

ражается в трактовке образов Анны и других женских персона-

жей в романе. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Бабаев Э.Г. Лев Толстой и русская журналистика его эпохи. М.: 

Изд-во МГУ, 1993. 

2. Бирюков П.И. Биография Л. Н. Толстого: в 2-х кн. М.: «Алгоритм», 

2000. 

3. Гринева И.Е. Русская журнальная критика 70-х гг. XIX века о 

романе Л. Н. Толстого «Анна Каренина» // «Ученые записки 

Московского областного педагогического института им. Н.К. 

Крупской», № 8, 1963. СС. 129–147. 

4. Гусев Н.Н. Лев Николаевич Толстой: материалы к биографии с 

1870 по 1881гг. М.: Изд-во АН СССР, 1963. 

5. Browning G. Allegory: The Steeplechase Participants. In A Labyrinth 

of Linkages in Tolstoy’s “Anna Karenina” // “Academic Studies Press”, 

2010. PP. 59–68. 

6. Browning G. Peasant Dreams in “Anna Karenina” // “The Slavic and 

East European Journal”. Vol. 44, № 4 (2000). PP. 525–536. 

7. Browning G. Symbolism: The Train Ride. In A “Labyrinth of Linkages” 

in Tolstoy’s “Anna Karenina” // “Academic Studies Press”, 2010. PP. 

24–32. 

8. Browning G. The Death of Anna Karenina: Anna’s Share of the Blame 

// “The Slavic and East European Journal”. Vol. 30, № 3 (1986). PP. 

327–339. 

9. Schefski H. Tolstoy’s Urban-Rural Continuum in “War and Peace” and 

“Anna Karenina” // “South Atlantic Review”, 46, № 1 (1981). РР. 27–

41.  



Современные тенденции изучения романа Л.Н. Толстого  

 

187 

MODERN TRENDS IN THE STUDY OF L. TOLSTOY'S NOVEL 

“ANNA KARENINA” 

T. Orlova 

Teacher at the Department of Humanities and Engineering 

Disciplines of St. Petersburg Stieglitz State Academy of Art and 

Design, St. Petersburg, Russia 

ots_prof3@mail.ru 

ABSTRACT 

In modern literary studies, the work of Leo Tolstoy 

continues to be the focus of close scholarly attention. 

Despite the extensive body of research, there are as-

pects that require further analysis or reinterpretation. 

The article analyzes current trends in the study of Tol-

stoy's work using “Anna Karenina” as an example. The 

research is based on a critical analysis of the works of 

scholars such as Gary Browning and Harold Shefsky, 

as well as classical studies by Russian researchers who 

examined the symbolism, allegories, and psychological 

depth of the novel. Special attention is paid to changes 

in the perception of the novel by modern critics and to 

shifts in emphasis in interpretations. 

Keywords: L. Tolstoy, Anna Karenina, psychologism, 

modern reading, text analysis.



 
188 

ХУДОЖЕСТВЕННЫЙ ДИСКУРС ВОЙНЫ  

В ЛИРИКЕ М. ЦВЕТАЕВОЙ И Б. ОКУДЖАВЫ 

Нина Осиповна Осипова 

Д.ф.н., профессор кафедры культурологии, социологии и 

философии ВятГУ, Киров, Россия 

nina.osipova@list.ru 

АННОТАЦИЯ 

В статье рассматриваются типологические особен-

ности лирики М. Цветаевой и Б. Окуджавы, посвя-

щенной войне. Основное внимание отводится мо-

тивному комплексу, который основан на синтезе 

художественно-документального, историко-куль-

турного и мифопоэтического планов: мотивы ини-

циации, детства и др. На материале военной лирики 

Б. Окуджавы и «Лебединого стана» М. Цветаевой 

освещаются образно-семантические модели отра-

жения этих мотивов. 

Ключевые слова: поэзия о войне, М. Цветаева, Б. 

Окуджава, типология мотива, образно-семантиче-

ский строй 

Тема, которая предлагается в ракурсе сравнительно-типоло-

гического анализа, на первый взгляд, может показаться не-

сколько искусственной. Художественное наследие М. Цветаевой 

и Б. Окуджавы редко становилось предметом специального ис-

следования – слишком разные поэты, разные эпохи, хотя связи 

творчества Б. Окуджавы с поэтами Серебряного века периодиче-

ски освещалась в научных публикациях [1]. 

Некорректно было бы говорить и о каком-либо влиянии Цве-

таевой на Окуджаву, хотя он чрезвычайно высоко ценил ее лич-

ность и творчество, называл ее «великой женщиной», принимал 

горячее участие в процессе открытия ее музеев в Москве и Бол-

шеве. Но не следует забывать о влиянии Цветаевой на отече-

ственную поэзию ХХ века в целом – через новый поэтический 

язык, образно-стилевые решения и смелые эксперименты. И хотя 

лирика Окуджавы остается в рамках традиционной поэтики, 



Художественный дискурс войны в лирике М. Цветаевой …  

 

189 

нельзя не отметить некоторые особенности художественного ви-

дения мира и истории, сближающие поэтов. Это относится, в 

частности, к теме войны в их лирике. 

Подчеркнем, что именно русская критика Первой мировой 

войны терминологически зафиксировала явление «военная поэ-

зия», отметив ее характерные особенности. В центре внимания 

были произведения В. Брюсова, Ф. Сологуба, А. Блока, Н. Гуми-

лева, С. Городецкого и других участников, свидетелей и совре-

менников военных действий [7]. 

Подобный сравнительно-типологический подход к лирике 

нуждается в самостоятельном исследовании, потому что каждая 

война становится предметом лирической рефлексии – и это есте-

ственная эмоциональная реакция поэтов на великие потрясения. 

Вечная тема художественно-философской рефлексии войны 

прошла через русскую поэзию ХХ века, отражая трагический 

опыт столетия. И в обозначенном контексте творчества двух яр-

ких поэтов представленная тема получает двойной смысл. 

Интересно и то, что если понятие «военная лирика» по отно-

шению к Окуджаве мы используем в качестве жанрового обра-

зования, то применительно к лирике М. Цветаевой оно «не рабо-

тает», хотя ее перу принадлежат, пожалуй, самые пронзительные 

по своему внутреннему трагизму стихи этого ряда – «Лебединый 

стан», поэма «Перекоп», «Стихи к Чехии». 

В нашем случае мы обращаем внимание на характер автор-

ского сознания, которое, несмотря на кажущуюся несопостави-

мость поэтических величин, обнаруживает типологическую 

общность. Прежде всего, речь идет о типологизации лириче-

ского героя, говорить о котором, «имеет смысл тогда, когда он 

облекается устойчивыми чертами – биографическими, сюжет-

ными» [5: 155]. 

Общая «арбатская» страница биографии поэтов определяет 

особый взгляд и на исторические события: это осмысление не 

столько социально-историческое, сколько нравственно-психоло-

гическое и культурное. 

Для авторского сознания Цветаевой и Окуджавы экзистен-

циальный смысл войны, ее метафизика заключаются в том, что 



Н.О. Осипова  
190 

это событие духовное и нравственное (какая бы она ни была – 

мировая или гражданская), а потому определяет особый взгляд и 

на исторические события, когда в контексте мировой истории и 

культуры решается судьба вечных ценностей. Но смысл этой ду-

ховности у поэтов реализуется по-разному. У М. Цветаевой она 

приобретает сакрализованный характер, вырастающий из мифа, 

а у Б. Окуджавы духовность пропущена сквозь повседневность, 

будничность войны. Это, по сути, два типа трагического роман-

тизма, основанных на особом типе автобиографизма. При этом, 

в отличие от Б. Окуджавы, М. Цветаева не была непосредствен-

ным участником военных событий, но пережила их изнутри – 

как трагедию, разрушившую ее жизнь, семью, дом и ставшую 

этим частью ее биографии. Это стихи от себя и о себе. 

У обоих поэтов отмечается три уровня реализации военной 

темы: документально-художественный, историко-культурный, 

мифологический. 

В документально-художественном плане поэтов сближает 

тип автобиографизма, который применительно к творчеству М. 

Цветаевой отметил М. Гаспаров, когда говорил о ее поэзии как о 

превращении дневника в поэзию, а поэзии в дневник [4]. Эту осо-

бенность можно отнести в полной мере и к поэзии Б. Окуджавы. 

При этом автобиографическая канва и реалии собственной 

жизни встраиваются в широкий культурно-мифологический 

контекст: у М. Цветаевой – от автобиографических и докумен-

тальных мотивов (Марина, жена и мать, Сергей, Дон, Корнилов, 

Перекоп) к фольклорно-историческому и мифологическому об-

лику лирической героини (Стрельчиха, Воительница, Ярославна, 

Русь, лебедь, журавль); у Окуджавы – от реальной географии и 

военной автобиографии (Москва, Арбат, Моздок, Тамань, Крым) 

к образно-символическому пласту, связанному с войной. При 

этом пространственно-временные координаты у обоих поэтов 

включены в культурно-исторический фон, простирающийся от 

славянского язычества, средневековья, восемнадцатого века и 

дальше, к гражданской войне и Великой Отечественной. 



Художественный дискурс войны в лирике М. Цветаевой …  

 

191 

Это «вторжение» в военную тему, с одной стороны, через 

автобиографизм, с другой – через культурно-исторический кон-

текст создает особый спектр военной поэзии, который будет ха-

рактерен для образно-стилевых решений лирики о Великой Оте-

чественной войне. Событие сжимается до впечатления и сим-

вола. При этом бой, кровь и прочие атрибуты войны у обоих по-

этов не являются самоцелью – отсюда многочисленные ассоциа-

ции, с прошлым, с природой, музыкой… Но это лишь усиливает 

трагизм горьких военных потерь («Ах, война, что ты сделала, 

подлая?..»), что, по сути, отражает художественную стилистику 

Реквиема. Но при этом у каждого из поэтов своя часть: если у 

Окуджавы – это Lacrimosa, то у Цветаевой это Dies irae, проеци-

рующийся на христианский миф, причеть, скорбь, как, напри-

мер, в «Лебедином стане». 

Несмотря на явно выраженные гиперболизм, плакатность, 

заостренность лирики М. Цветаевой и тонкий лиризм Б. Окуд-

жавы, их объединяет то, о чем в свое время писал Н. Бердяев: 

«…Войну можно понять лишь трагически-страдальчески» [2: 

183], то есть война – это всегда ситуация инициации-жертвопри-

ношения, а следовательно, связана с детством-взрослением, ини-

циацией-переходом во взрослую жизнь через ситуацию войны. 

Отсюда – мотивы детства, юности, хрупкости, проходя-

щие через всю военную лирику поэтов: 

М. Цветаева Б. Окуджава 

Вас охраняла длань Господня 

И сердце матери. Вчера – 

Малютки-мальчики, сегодня – 

Офицера! 

˂…˃Вы были дети и герои, 

Вы все могли [9: 194] 

…………………….. 

…В один великолепный миг 

Я встретила, Тучков-четвертый. 

Ваш нежный лик, 

И Вашу хрупкую фигуру, 

И золотые ордена… 

(Генералам двенадцатого года) [9: 194] 

 

Господа-юнкера, 

Кем вы были вчера? 

А сегодня вы все – офицеры [6:188]. 

…………………….. 

Кавалергардов век недолог 

И потому так сладок он… [6: 290] 

………………………. 

Не верь войне, мальчишка, 

Не верь: она грустна. 

Она грустна, мальчишка, 

как сапоги, грустна [6: 332] 

 



Н.О. Осипова  
192 

Примечательно в этом плане стихотворение Б. Окуджавы 

«Бумажный солдатик» (есть и другие названия – «Бумажный 

солдат», «Песенка о бумажном солдатике»). Уменьшительные 

«солдатик», песенка, «ниточки», «игрушка детская», превраща-

ются в «солдата», сгоревшего в огне войны, ставшего в стихо-

творении одним из главных символов жертвоприношения и по 

своему лирико-драматическому напряжению созвучного образу 

поэта в его романтическом регистре. Напомню здесь, что одна из 

главных метафор романтической лирики, в том числе и цветаев-

ской («сгореть на своем огне»), также связана с обреченным на 

жертву поэтом, который, подобно птице Феникс, поет «только в 

огне», сгорая в «тайном жаре»: «Я и жизнь маню, я и смерть 

маню / В легкий дар моему огню» (М. Цветаева). 

В этот образно-семантический ряд встраивается и «Бумаж-

ный солдатик»: 

В огонь? Ну что ж, иди! Идёшь? 

И он шагнул однажды, 

и там сгорел он ни за грош: 

ведь был солдат бумажный [6: 69]. 

Использование у М. Цветаевой и Б. Окуджавы отрицатель-

ных конструкций с не («не взросших», «не вставших» – М. Цве-

таева; «не раздобыть надежной славы», «не обещайте деве 

юной», «я ночных дозоров не выстоял… я еще ни разу не вы-

стрелил…», «не для меня земля сырая», «королевой не успел об-

завестись» – Б. Окуджава) акцентирует мотив детства и оборван-

ной жизни. В контексте этого мотива отмечается ремифологиза-

ция юнгианского архетипа «предвечного младенца», усиленная 

мотивом трагической обреченности на жертву («Ох, грибок ты 

мой, грибочек, белый груздь…» М. Цветаевой, «Песенка о 

Леньке Королеве» Б. Окуджавы). 

При этом у обоих поэтов доминирует непосредственное об-

ращение к персонажу: «Вы, чьи широкие шинели / Напоминали 

паруса», «Ой, грибок ты мой, грибочек, белый груздь!» (Цвета-

ева); «Нет, не прячьтесь вы, будьте высокими…», «А мы с тобой, 

брат, из пехоты», «Не верь войне, мальчишка», «До свидания, 



Художественный дискурс войны в лирике М. Цветаевой …  

 

193 

мальчики…» (Окуджава), – включающее элементы молитвы, ко-

торая «всегда зов, «vokativus», звательный падеж, и зов настраи-

вает думать, что кто-то отозвался или готов отозваться» [3: 199]. 

Отсюда – распространенный у обоих поэтов разговор с умершим 

и призыв об отклике: 

Голубочки где твои? – Нет корму. 

– Кто унес его? – Да ворон черный»  

                                       (Цветаева) [8: 3]. 

 

Вставай, вставай, однополчанин, 

Бери шинель, пошли домой  

                                       (Окуджава) [8: 301], 

– переходящие в обращение к природе (к ветру, морю, птицам), 

что усиливает фольклорную составляющую поэтики: 

Подымайся, ветер, по оврагам, 

Подымайся, ветер, по равнинам, 

Торопись, ветрило-вихрь-бродяга, 

Над тем Доном, белым Доном лебединым!  

                                           (Цветаева) [8: 30]. 

Фольклорная составляющая усиливается повтором, харак-

терным для русской песенной лирики и ритуальных заговоров 

(выделено нами – Н.О.): 

Так, у Б. Окуджавы: 

Звенят комары, 

Звенят, звенят. 

Возле меня 

Летят, летят – 

Крови моей хотят  

               («Первый день на передовой») [6: 31]. 

Или: 



Н.О. Осипова  
194 

Вот и я гостинцы раздаю-раздаю… 

Помните 

трудную щедрость мою  

                                 (Тамань) [6: 60]. 

При этом часто обращение становится элементом поми-

нально-молитвенного канона с его повторами (в том числе фоне-

тическими), риторическими восклицаниями, паузами…). 

 

М. Цветаева Б. Окуджава 

Ворон, не сглазь 

Глаз моих – пусть 

Плачут! 

Солнце, мечи 

Стрелы в них – пусть 

Слепнут [8: 29] 

 

Спите себе, братцы, – 

все начнется вновь, 

Все должно в природе повто-

риться… [6: 259] 

______________ 

Эй, волна! 

Перестань, не шамань… [6: 60] 

________________ 

Сто раз я клял 

тебя, песок моздокский… [6: 59] 

 

Мотив детства-юности формирует еще одну особенность ли-

рического персонажа, связанную с типом культурного героя. 

Лирические герои Цветаевой и Окуджавы, как и сами по-

эты – книжные романтики в самом высоком смысле. С этим свя-

зан и тип культурного героя – как в творчестве в целом, так и в 

лирике о войне. Это персонаж литературно мифологизирован-

ный, что отчетливо обнаруживается не только в поэзии, но и в 

прозе поэтов. Я бы обозначила этот тип героя цветаевским обра-

зом – «очаровательные франты». Именно тип «очарователь-

ного франта» – характерный персонаж Цветаевой и Окуджавы, 

даже если у Окуджавы это простой «солдат бумажный». Это цве-

таевские и окуджавовские юнкера и гусары, музыканты и поэты, 

кавалергарды и герои «белой гвардии», арбатские мальчишки, 

уходящие на фронт, воплощенные в образе Леньки Королева, 



Художественный дискурс войны в лирике М. Цветаевой …  

 

195 

удостоенного звания короля, протягивающего другу свою «цар-

ственную руку» и надевающего «кепочку набекрень», как ко-

рону…. 

Цветаева примеряет этот статус даже на свою лирическую 

героиню – надменная аристократка, восхищающаяся «породой» 

(«Есть в стане моем офицерская прямость»). Этот образ пройдет 

через все ее творчество. Не случайно в Лебединый стан» вклю-

чены стихи-послания-некрологи современникам, не имеющим 

непосредственного отношения к войне, но наиболее полно выра-

жающим эту «породу» – Блок, Бальмонт, А. Стахович… 

Ярким воплощением типа «очаровательного франта» в воен-

ной лирике Окуджавы представляется стихотворение «Джази-

сты» (1959), в котором образы молодых музыкантов, погибших 

на войне, приобретают совершенно новое звучание и занимают 

особое место, связанное с центральной метафорой джаза, кото-

рый сам по себе олицетворял дерзость и молодость своей эпохи: 

Джазисты уходили в ополченье, 

цивильного не скинув облаченья. 

Тромбонов и чечеток короли 

в солдаты необученные шли. 

Кларнетов принцы, словно принцы крови, 

магистры саксофонов шли, и, кроме, 

шли барабанных палок колдуны 

скрипучими подмостками войны  

                                 (выделено нами – Н.О.) [6 :72]. 

Звучание в парадигме взаимоотношений «власть – художе-

ственная культура» «менестрельный» джаз занимал особое ме-

сто и был в советской культуре достоянием почти исключи-

тельно высоких слоёв художественной интеллигенции, относясь 

к элитарной культуре. Джаз воспринимался своеобразным «ду-

ховным ренессансом», символом инакомыслия, борьбы с тотали-

тарной культурой, являясь, по сути, отблеском уничтоженного 

авангарда. А значит, гибель именно джазистов в стихотворении, 

с одной стороны, символизирует гибель свободы и культуры, а с 



Н.О. Осипова  
196 

другой – вечную память о защитниках Родины и этой культуры, 

что отчетливо звучит в финале, где эти мотивы сливаются: 

И все-таки под музыку Земли 

Их в поминанье светлое внесли, 

Когда на пятачке земного шара 

Под майский марш, торжественный такой, 

Отбила каблуки, танцуя, пара 

За упокой их душ. За упокой [6 :73]. 

Подводя итоги, следует еще раз подчеркнуть, что поэтика 

М. Цветаевой и Б. Окуджавы формировалась в пространстве 

русской поэтической и мировой культурной традиции, а следо-

вательно, представленная тема обозначает лишь один ракурс 

этой традиции, открывая возможности для новых исследований. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Авраменко А. Наследник Серебряного века // «Вестник Московс-

кого университета. Серия 9. Филология», № 3, 2013. СС. 7–38. 

2. Бердяев Н. Мысли о природе войны // Судьба России: опыты по 

психологии войны и национальности. М.: Изд-во Г.А. Лемана и 

С.И. Сахарова,1918. CС. 177–183. 

3. Берковский Н.Я. Романтизм в Германии. Л.: «Художественная ли-

тература», 1973, 568с. 

4. Гаспаров М. Л. Марина Цветаева: от поэтики быта к поэтике слова 

// М. Гаспаров. О русской поэзии. Анализы. Интерпретации. Харак-

теристики. СПб.: «Азбука», 2001. СС. 136–149. 

5. Гинзбург Л.Я. О лирике. Л.: «Советский писатель», 1974, 408с. 

6. Окуджава Б. Чаепитие на Арбате. Стихи разных лет. М.: «Корона-

принт», 1997, 576с. 

7. Современная война в русской поэзии: [сборник произведений 

русских поэтов / сост. Б. Глинский. Петроград: Тип. т-ва А.С. 

Суворина, 1915, 276с. 

8. Цветаева М. Лебединый стан. Мюнхен: “Im Werden Verlag”, 2006, 

31с. 

9. Цветаева М. Собрание сочинений. В 7-ми т. Т. 1. М.: «Эллис Лак», 

1994, 640с. 

 



Художественный дискурс войны в лирике М. Цветаевой …  

 

197 

ARTISTIC DISCOURSE OF WAR  

IN THE LYRICS OF M. TSVETAEVA AND B. OKUDZHAVA 

N. Osipova 

Doctor of Philology, Professor of the Department of Cultural 

Studies, Philosophy and Sociology Vyatka State University, Kirov, 

Russia 

nina.osipova@list.ru 

ABSTRACT 

The article examines the typological features of M. 

Tsvetaeva’s and B. Okudzhava's lyrics devoted to war. 

The main attention is given to the motif complex, 

which is built on the synthesis of artistic-documentary, 

historical-cultural and mythopoetic planes: motifs of 

initiation, childhood, etc. Based on B. Okudzhava's war 

lyrics and M. Tsvetaeva's “The Demesne of the 

Swans”, the figurative and semantic models of reflec-

tion of these motifs are highlighted. 

Keywords: war poetry, M. Tsvetaeva, B. Okudzhava, 

typology of motif, figurative and semantic structure. 



 
198 

ЖАНРООБРАЗУЮЩАЯ ФУНКЦИЯ АРХЕТИПА  

В СЛАВЯНСКОЙ РЕЛИГИОЗНОЙ ДРАМЕ  

XVII–XVIII ВЕКОВ 

Татьяна Петровна Плахтий 

Старший преподаватель кафедры мировой и отечественной 

культуры ФГБОУ ВО «Донецкий государственный 

университет», Донецк, Россия 

plachtijt@mail.ru 

АННОТАЦИЯ 

В данной статье актуализируется проблема форми-

рования жанровой структуры драматического про-

изведения эпохи барокко. Выявлена жанрообразу-

ющая функция пасхального архетипа в нарративе 

славянской религиозной драмы XVII–XVIII веков. 

Ключевые слова: пасхальный архетип, прото-

жанр, жанрообразующая функция, славянская ре-

лигиозная драма XVII–XVIII веков, жанровая пара-

дигма, барокко. 

Художественная и культурно-историческая ценность памят-

ников славянской драмы XVII–XVIII веков определяется еe ге-

нетической общностью с сюжетно-образной системой древне-

русской книжности. Поэтика славянской религиозной драмы ба-

рокко является предметом исследований Л.А. Софроновой [11], 

М.П. Одесского [6], Н.Г. Ефремовой [3] и др. В то же время, про-

блема заимствований в славянской барочной драматургии из 

жанровой и сюжетно-образной систем древнерусской книжно-

сти до сих пор широко не обсуждалась литературоведами. 

Цель нашего исследования – актуализировать проблему 

структурирования укрупненной жанровой формы драматиче-

ского произведения, выявить жанрообразующие архетипные 

символы и протожанры в нарративе славянской религиозной 

драмы барокко. 



Жанрообразующая функция архетипа в славянской религиозной … 

 

199 

В поле теоретического дискурса образец ранней русской 

драматургии неизвестного автора «Жалобная комедия об Адаме 

и Еве» [4], пасхальные староукраинские драмы «Действие на 

страсти Христовы списанное», «Торжество Естества Человече-

ского», «Царство Натуры Людской», «Мудрость Предвечная» 

[8], «Слово о снисхождении в ад» [13], а также драмы, в которых 

актуализирован пасхальный архетип – агиографический ми-

ракль «Алексий, человек Божий», произведение Дмитрия Ро-

стовского (укр. – Дмитро Туптало) «Успенская драма» (Комедия 

на Успение Богородицы) [9], историческая драма Феофана Про-

коповича «Владимир» [7] и др. 

Предметом исследования являются сложные жанровые 

формы славянской барочной драмы религиозной тематики. Схо-

жая архетипическая символика ранней русской драматургии, об-

разцов староукраинских драматических произведений позволяет 

объединить их в один корпус славянской религиозной драмы ба-

рокко. 

Комплексный подход к изучению барочной драматургии 

предполагает использование наряду с историко-сравнительным 

методом, сравнительно-сопоставительного, семиотического ме-

тодов интерпретации жанровых заимствований из древнерус-

ской литературы, выявленных в корпусе текстов славянской ре-

лигиозной драмы. 

В староукраинской драме «Слово о снисхождении в ад» 

(«Слово про збурення пекла» – укр.), опубликованной Иваном 

Франком в 1896г., наблюдаем отход от традиции канонического 

Евангелия, что позволяет рассматривать ее как символическое 

отражение жанровой формы апокрифа «Страсти Христовы» [12], 

в котором также встречается эпизод «О воскресении Христовом 

и сошествии его во ад», не входящий в Евангелие. 

Апокриф «Страсти Христовы» в различных списках иллю-

стрирован иконографическими гравюрами. Отдельные сюжеты 

этих гравюр «Вход Исуса на Осле», «Тайная Вечеря», «Страсти», 

«Моление», «Предание (предательство Иуды)», «Бичевание», 

«Пригвождение», «Распятие», «Снятие с креста», «Положение», 

«Вознесение» вербализованы в текстах таких славянских драм 



Т.П. Плахтий  
200 

пасхального цикла как «Действие на страсти Христовы списан-

ное», «Торжество Естества Человеческого», «Царство Натуры 

Людской», «Мудрость Предвечная» и др. Таким образом, проис-

ходит драматизация повествовательного нарратива посредством 

жанрового преобразования. 

Сюжетные заимствования из крупных жанровых форм древ-

нерусской литературы проявляются в ранней славянской драме 

(«Жалобная комедия об Адаме и Еве», «Действие на страсти 

Христовы списанное», «Торжество Естества Человеческого», 

«Царство Натуры Людской», «Мудрость Предвечная» и др.) в 

виде хронологических фабульных схем линейного характера: 

«прегрешения – искупление», «прегрешения – покаяние – исце-

ление – прощение (искупление греха), «соблазнение первых лю-

дей земли – изгнание из рая – ад – плач – испытание – освобож-

дение – чудеса». 

Отчетливо прослеживается применение схемы «противосто-

яние одинокого праведника и толпы – проверка посланником 

определенной группы людей». На основе этой фабульной схемы 

формируется сюжет в исторической драме Феофана Прокопо-

вича «Владимир», в которой представлена драматическая исто-

рия принятия христианской веры на Руси. 

Преобразования протожанровых структур древнерусской 

книжности в славянской драматургии определяют семантико-ло-

гические связи между образами барочной драмы и образами та-

ких памятников древнерусской литературы как апокрифы, по-

учения, хождения, одигитрии, гимны и др. 

В славянской религиозной драме барокко используются в 

качестве инкрустирующих элементов укрупнённой жанровой 

формы такие протожанры как тропарь, акафист, песнопения ве-

черни. Например, тропарь в драме Димитрия Ростовского «Ко-

медия на успение Богородицы» выполняет функции коммента-

рия и жанровой связующей формы. Тропарь (греч. – обращаю-

щий) – «особое церковное песнопение; общее наименование сти-

хов канона, следующих за ирмосом и связанных с ним ритмиче-

ски и по смыслу» [10]. Таким образом, тропарь – это «межевая» 

строфа, которая разделяет структурные части драмы. 



Жанрообразующая функция архетипа в славянской религиозной … 

 

201 

Инкрустирующей вставкой в этой же драме является акафист 

«Благодатная, радуйся, с тобой господь…». По определению 

большого толкового словаря «Акафист (греч. – «гимн, при воспе-

вании которого нельзя сидеть», церк.-слав. «неседален») – жанр 

православной церковной поэзии, разновидность кондака. Перво-

начальное обозначение акафиста применялось только к одному 

тексту, который известен в русском обиходе как «Акафист Пре-

святой Богородице». Это самый древний из акафистов, давший 

образец и формальную схему всем последующим» [2]. 

Т.А. Богатырева в своeм исследовании выделяет ряд стили-

стических формул, используемых в памятниках древнерусской 

литературы: «молитвами Святой Богородицы», «Милость Божия 

и Пречистой Богородицы», «Милостью Божьей и Пречистой его 

Матери», «гонимые гневом Божиим и святой Богородицей» [1: 

77]. Следует отметить, что в религиозной драме такие богоро-

дичные формулы организовывают нарратив драматического тек-

ста, персонифицируясь в аллегорические фигуры Милости Бо-

жьей и Благоутробия Богородицы. Отдельные песнопения, 

включающие в свою структуру образцы малых жанровых форм 

церковно-религиозного стиля (приветствие, восхваление, молит-

венная просьба и т.д.) выполняют в драмах роль стилистических 

вставок. Из песнопений, относящихся к церковному празднику 

Успения Пресвятой Богоматери, в пьесу Д. Ростовского «Успен-

ская драма» включены песнопения вечерни («Ангелы, Успение 

Пречистой видевшие…»). Эта жанровая вставка отражает 

предыдущие действия драмы. Имеет пример отражающей жан-

ровой формы. Таким образом, «Успенская драма» Д. Ростов-

ского представляет укрупненную жанровую форму, которая 

включает гимнографические произведения (богородичен, тро-

парь, акафист), а также преобразованные вкрапления таких жан-

ровых форм как видение, чудо, исповедальная и покаянная мо-

литвы и др. Укрупнение жанровой структуры драмы имеет ха-

рактер творческой компиляции евангельского материала и алле-

горической наррации. 



Т.П. Плахтий  
202 

Архетипный текст духовного стиха «Плач Адама о рае», 

проникнутый чувством покаяния и скорби об утраченной рай-

ской жизни и духовном блаженстве, в славянской религиозной 

драме барокко трансформируется в троп, который персонифици-

руется в фигуру Плача. Так, например, в третьем явлении пер-

вого действия драмы Димитрия Ростовского «Комедия на успе-

ние Богородицы» появляется фигура Плача церковного [9: 181]. 

Плач – фигура гиперболизации, с помощью которой смысловое 

поле текста преумножается. Благодаря этой фигуре события 

укрупняются, фокусируется точка зрения на определенной идее, 

символе, событии. 

Трансформацией жанра «хождение», по нашему мнению, 

можно считать агиографический миракль «Алексий, человек Бо-

жий», 1673г. («Драма про Олексія, чоловіка Божого» – укр.) [13]. 

В основе сюжета драмы «Алексий, человек Божий» – христиан-

ская легенда о преподобном Алексии, известная в сирийской и 

греческой редакциях. Драматург изображает судьбу юноши, ко-

торый отважился на подвиг самоотреченного служения Богу. В 

то же время акцентируется внимание на сомнениях и искуше-

ниях молодого человека. Анонимный автор драмы подчерпнул 

сюжет из древнерусского памятника «Житие об Алексие, чело-

веке Божием», переводного агиографического произведения, с 

XII века получившего широкое распространение в русской, 

украинской и белорусской книжности и фольклоре. Драма 

«Алексий, человеке Божий» является примером презентации сю-

жета древнерусской паломнической литературы в «раме диа-

лога» барочной драматургии. 

В драматическом нарративе памятников барокко наблюда-

ется общность риторических традиций, повторяемость библей-

ских мотивов, образов, символов, сюжетов, заимствований ма-

лых жанровых форм (проклятие, прение, заговор, молитва, бого-

родичен, исповедь и т.п.), а также обнаруживаются жанровые от-

ражения таких крупных форм древнерусской литературы как по-

учение, повесть, хождение, летописное сказание, сборники о жи-

тиях святых Четьи-Минеи и др. 



Жанрообразующая функция архетипа в славянской религиозной … 

 

203 

Для славянской барочной религиозной драмы характерно 

использование типовых фабульных и сюжетных схем древнерус-

ской книжности: усвоение фабульной схемы путешествия (хож-

дения) героя из паломнической литературы, сюжет о снисхожде-

нии Христа в ад; драматическая обработка фабулы «искупление 

греха» в сюжетной схеме «прегрешения – покаяние – исцеле-

ние – прощение» и т.п. 

Соединение различных жанровых форм, усвоенных из жан-

ровой системы литературы Древней Руси в аллегорическом нар-

ративе славянских религиозных драм, имеет характер твор-

ческой компиляции. Жанровая модель славянской религиозной 

драмы барокко представляет собой организующий механизм ре-

презентации пасхального архетипа в драматическом тексте. 

Укрупненную жанровую структуру славянской религиозной 

драмы XVII–XVIII веков можем рассматривать как художе-

ственное отражение жанровой парадигмы памятников древне-

русской литературы и образцов православной церковной гимно-

графии. 

В барочной драме наблюдается процесс «стягивания» про-

тожанров предыдущих эпох в одну укрупненную структуру. 

Жанровая генерализация была бы невозможной без объединяю-

щего начала, в качестве которого выступает архетипический 

символ пасхального обновления. 

Христианская символика, отражающая в славянской бароч-

ной драме библейскую картину мира и многообразие протожан-

ровых заимствований из древнерусской литературы, включает 

корпус славянской барочной драмы в семиосферу православной 

культуры. 

Дальнейшее изучение славянской драмы требует описания и 

концептуализации терминологического аппарата исследования, 

в частности, уточнения таких дефиниций как «жанровый архе-

тип», «протожанровая форма», «укрупненная драматическая 

форма», «жанровая вставка», «инкрустирующая форма», «жан-

ровое вкрапление», «жанровый троп» и др. 



Т.П. Плахтий  
204 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Богатырева Т.А. Богородичные формулы в древнерусской литера-

туре // «Русская речь», № 1, 2009. СС. 75–79. 

2. Большой толковый словарь по культурологии / Б.И. Кононенко. 

М.: «Вече»: «АСТ», 2003. [Эл. ресурс]. Режим доступа: https: //dic.-

academic.ru/dic.nsf/enc_culture/1199/Акафист (дата последнего 

обращения 10.10.2024 г.). 

3. Ефремова Н.Г. Драматургия Симеона Полоцкого и школьный 

театр в России конца XVII – начала XVIIIвв.: предпосылки, истоки 

и первые опыты: дисс. ... кандидата искусствоведения: 17.00.01. 

М., 2019, 433с. 

4. Жалобная комедия об Адаме и Еве // Русская драматургия послед-

ней четверти XVII и начала XVIIIв. / Изд. подгот. О.А. Державина, 

А.С. Демин, В.П. Гребенюк; под ред. О.А. Державиной. М.: «Нау-

ка», 1972. СС. 115–137. 

5. Житие преподобного Алексия, человека Божия // Жития святых на 

русском языке, изложенные по руководству Четьих-Миней святого 

Димитрия Ростовского / 12 книг. М.: «Ковчег», 2010. [Эл. ресурс]. 

Режим доступа: https://azbyka.ru/otechnik/Dmitrij_Rostovskij/zhitija-

svjatykh/248 (Дата последнего обращения: 10.10.2024г.). 

6. Одесский М.П. Поэтика русской драмы. Последняя треть XVII – 

первая треть XVIIIв. // М.: Изд-во РГГУ, 2021, 507с. 

7. Прокопович Ф. Владимир: трагикомедия / [Феофан Прокопович; 

вольный пер. с церковнославян. и ред. Епифанцева Г.С.]. М.: ООО 

«Ваш полиграфический партнер», 2012. 69с. 

8. Рєзанов В. Драма українська. 1. Старовинний театр український. 

Вип. 3. Шкільні дійства великоднього циклу. Додатки. К.: Укр. 

акад. наук., 1926, 389с. 

9. Ростовский Д. Успенская драма (Комедия на успение Богородицы) 

// Русская драматургия последней четверти XVII и начала XVIII в. 

/ Изд. подгот. О.А. Державина, А.С. Демин, В.П. Гребенюк; под 

ред. О.А. Державиной. М.: «Наука», 1972. СС. 172–219. 

10. Словарь-указатель имен и понятий по древнерусскому искусству / 

Е.В. Гладышева, Л.В. Нерсесян. М.: Альм. «Странный мир», 1991. 

79с. [Эл. ресурс]. Режим доступа: https://azbyka.ru/otechnik/Spra-

vochniki/slovar-ukazatel-imen-i-ponjatij-po-drevnerusskomu-iskus-

stvu/244 (дата последнего обращения 10.10.2024г.). 

11. Софронова Л.А. Поэтика славянского театра XVII – первой поло-

вины XVIIIв. Польша, Украина, Россия / Л. Софронова. АН СССР, 

Институт славяноведения и балканистики; отв. ред. А.С. Мыль-

ников. М.: «Наука», 1981, 261с. 



Жанрообразующая функция архетипа в славянской религиозной … 

 

205 

12. Страсти Христовы [Рукопись]: апокриф, лицевые / без авт. Пре-

краткое сказание о граде Риме / Скибинский, Григорий. [Б. м.], вто-

рая четверть ХVIII в. 146 л. 

13. Хрестоматія давньої української літератури: До кінця ХVІІІ ст. / 

[упор. О.І. Білецький]. К.: «Рад. Школа», 1967, 784c. 

 

 

THE GENRE–FORMING FUNCTION  

OF THE ARCHETYPE IN THE SLAVIC RELIGIOUS DRAMA  

OF THE XVII-XVIII CENTURIES 

T. Plakhtiy 

Senior Lecturer at the Department of World and National Culture 

Federal State Educational Institution of Higher Education “Donetsk 

State University”, Donetsk, Russia 

plachtijt@mail.ru 

ABSTRACT 

This article actualizes the problem of the formation of 

the genre structure of a dramatic work of the Baroque 

era. The genre–forming function of the Easter arche-

type in the narrative of the Slavic religious drama of 

the XVII-XVIII centuries is is examined. 

Keywords: Easter archetype, proto-genre, genre-form-

ing function, Slavic religious drama of the XVII–XVIII 

centuries, genre paradigm, Baroque. 



 
206 

МУЗЫКАЛЬНЫЕ ЖАНРОВЫЕ КОДЫ  

В ПОЭЗИИ В. СОСНОРЫ 

Виктория Викторовна Полякова 

Аспирант кафедры русской литературы БГУ, Минск, Беларусь 

vika.jerry.polykova@mail.ru 

АННОТАЦИЯ 

В статье рассматриваются четыре стихотворения 

В. Сосноры («Колыбельная сове», «Колыбельная», 

«Романс-рождество», «Подражание старинному 

романсу»), построенные на основе синтеза музыки 

и поэзии. На примере двух музыкальных жанров 

(колыбельной и романса) раскрывается характер их 

трансформации в ткани стиха, а также взаимодей-

ствие жанровой традиции и индивидуальной поэ-

тики Сосноры. 

Ключевые слова: В. Соснора, поэзия, музыкаль-

ный жанр, колыбельная, романс, синтез. 

В. Соснора имел абсолютный слух и какое-то время учился 

в музыкальной школе. После операции и потери слуха в 45 лет 

его музыкальная чуткость лишь возросла: «Глухота меня изме-

нила, все мое восприятие мира изменилось. От глухоты откры-

лась музыка, память звуков. Обострилось восприятие музыкаль-

ное» [5: 226–227]. Это сыграло большую роль в творчестве Сос-

норы, так как его поэзия, как и проза, в высшей степени музы-

кальна. В других поэтах он также ценил именно музыкальность 

стиха. 

Соснора обращается к жанру колыбельной. В одной из пер-

вых книг «12 сов» (1963), состоящей из 12 стихотворений, есть 

«Колыбельная сове». Фольклорная традиция, к которой восхо-

дит жанр колыбельной, переосмысливается Соснорой. Первая 

строфа стихотворения полностью отвечает чертам жанра: 



Музыкальные жанровые коды в поэзии В. Сосноры 

 

207 

Баю-бай-баю-бай, 

засыпай, моя сова. 

Месяц, ясный, как май, 

я тебе нарисовал [6: 270]. 

Перед нами классический мотив убаюкивания, содержащий 

обращение, символ ночи (ясный месяц) и рефрены («Баю-бай-

баю-бай»). В колыбельных важен также ритм, который здесь до-

стигается перекрестной рифмовкой, мужской рифмой и анапе-

стом в нечетных строках. Действия лирического героя («я тебе 

нарисовал»; «я тебе перепел») преисполнены заботы. 

Однако дальше автор отходит от традиционной тематики ко-

лыбельной, ведь поет он ее не ребенку, а сове. Сова выступает 

прежде всего символом мудрости («мудрый лоб твой»; «умуд-

ренная сова»), но в стихотворении она сравнивается с чем-то 

больным («болезненны глаза»; «но не ценится – больной»). В 

мире не ценится мудрость, ее не понимают («но не платят муд-

рецам»), в отличие от «рабов труда» и «болванов». 

Сова становится частью сознания героя, выступает как ин-

туиция, его внутренний мир. Ее болезненные глаза олицетво-

ряют ум гения, которого в обыденном мире считают сумасшед-

шим, то есть больным. Кольцевая композиция последней стро-

фой снова возвращает героя к колыбели («Баю-бай, моя обуза, / 

умудренная сова!» [6: 271]). Сова одновременно дает герою воз-

можность внутреннего созерцания и обременяет жизнь во внеш-

нем мире. Именно поэтому основная цель колыбельных – погру-

жение адресата в сон – не достигается: «Я тебя качать не буду – 

/ засыпай сама!» [6: 271]. Финал стихотворения двойственен. С 

одной стороны, герой не может отказаться от важной части своей 

жизни и усыпить мудрость, а с другой – отказ от качания свиде-

тельствует о взрослении. Таким образом, сова-мудрость наделя-

ется самостоятельностью, теперь она ответственна за принятие 

решений. 

Еще одна «Колыбельная» вошла в книгу «Верховный час» 

(1979). Она написана катренами с перекрестной рифмовкой. Как 



Полякова В.В. 
208 

и в предыдущей «колыбельной», здесь тоже сохраняется разме-

ренный, убаюкивающий ритм. Стихотворение начинается сло-

вами «тихо-лихо». Тишина соседствует с чем-то страшным и 

злым («дверь у тварь на засов»). Л.В. Зубова отмечает, что «риф-

мованное сочетание тихо-лихо объединяет части речи, разные 

для современного языкового сознания, делая их грамматически 

подобными древнему синкретическому имени» [3: 90]. В стихо-

творении также встречается устаревшая лексика («хлад», «море-

тать», «каплет», «морок»), отсылающая к древней языковой тра-

диции и создающая особый колорит. 

Большинство образов содержит число 6 («шесть / бьют на 

башне часов»; «на звездах шесть друзей»; «шесть шаров – шесть 

голов»; «шесть зверей»). Шесть у многих народов, в том числе и 

в христианстве, обозначает завершенный процесс сотворения 

мира за шесть дней, полноту и законченность бытия. Однако об-

разность и общий настрой стихотворения описывает не создание 

чего-то, а скорее его разрушение («с весел каплет испуг», «что-

то воет не волк», «будем в грусти грести», «море-муть»). Здесь 

шестерки соотносятся с «числом зверя» из книги «Апокалип-

сиса». 

Пейзаж колыбельной у Сосноры связан с водной стихией: 

Шесть над морем шаров, – 

фонари кораблей, 

шесть шаров – шесть голов, 

в глазиках – шесть гвоздей [6: 679]. 

В ночи возникает образ шестиглавого существа, похожего 

на Сциллу – чудовище из древнегреческой мифологии, которое 

похищало с проплывавших кораблей по шесть человек. Далее в 

стихотворении возникают и другие звери, связанные с надвига-

ющимся апокалипсисом: «В воздухе шесть зверей, – / в ножках 

выросла шерсть, / лобик вырастил рог, / шесть клешней – рыба 

рак...» [6: 679]. 

В стихотворении с помощью синтаксического параллелизма 

повторяются две строчки, содержащие основной мотив колы-

бельной: «Спи, ребенок людей. / Лодка, лунность и шест» и 



Музыкальные жанровые коды в поэзии В. Сосноры 

 

209 

«Спи, ребенок морей. / Лодка-люлька и шест» [6: 679]. Лодка 

сравнивается с колыбелью, качающейся на морских волнах. Ре-

бенком же здесь, вероятно, выступает Иисус Христос. Его при-

ход становится предзнаменованием апокалипсиса. Он упомина-

ется как «ребенок людей» (в «Откровении Иоанна Богослова» 

пролог носит название «Явление Сына Человеческого и посла-

ние семи церквам») и как «ребенок морей» (рыба с греческого – 

«ихтис» – аббревиатура фразы «Иисус Христос, Сын Божий, 

Спаситель»). Одновременно с этим ребенок для автора символи-

зирует что-то личное: «Будем рты целовать, / два детеныша рук»; 

«Два детеныша вод / будем в грусти грести» [6: 679]. 

Можно заметить, что апокалипсис еще не наступил («ведь 

пока что у нас / качки нет, – море муть» [6: 679]), но ряд пред-

знаменований говорит о его приближении. Число 6 также связы-

вается со снятием шестой печати, о чем говорит финал стихотво-

рения: «Месяц лун красномяс...». В «Откровении» – «и луна сде-

лалась как кровь» [1: 1131]. 

Для автора спасение кроется в творчестве, поэтому он ме-

няет «луны» на «месяц Муз», надеясь обрести покой в нем. Ко-

лыбельная в данном случае является песней усыпления, погру-

жения в вечный сон. 

У Сосноры также есть два стихотворения, имеющие в своих 

заглавиях обозначение жанра романса: «Романс-рождество» и 

«Подражание старинному романсу». 

«Романс-рождество» входит в книгу «Мартовские иды» 

(1983) и представляет собой небольшое стихотворение. Назва-

ние напоминает «Рождественский романс» Бродского. Однако у 

Сосноры название скорее ироничное, так как само стихотворе-

ние лишено песенной основы. Вторая строфа отсылает к извест-

ному стихотворению «Выхожу один я на дорогу...» Лермонтова. 

У Сосноры: «Выйду как один я, / путь кремнистый!» [6: 733]. У 

Лермонтова: «Выхожу один я на дорогу; / Сквозь туман кремни-

стый путь блестит...» [4: 356]. 

Соснора сокращает строки, сгущая образность и создавая 

многозначность. Лирические герои в обоих стихотворениях под-

водят итог своей жизни, оба одиноки, отчуждены от мира, но у 



Полякова В.В. 
210 

Сосноры герой также отчужден от собственного «я» (ср.: «вы-

хожу один я» – «выйду как один я»). Он смотрит на свое «я» как 

на некого отдельного человека: «человек я свистнет / и войдет в 

век». Его сопровождают «месяц круглый» и «пес-собака». На-

родные мотивы («Ой, пойду ль я, выйду ль...») появляются лишь 

один раз и тут же прерываются речитативной манерой письма. 

Покой, который ищет герой Лермонтова, скрыт в небесах. 

Соснора завершает свое стихотворение звездным пейзажем: «А 

полумесяц светит, / светит и сверкает!» [6: 733]. 

Стихотворение Лермонтова было положено на музыку и на 

его основе были созданы романсы, Соснора же сознательно уби-

рает всякую внешнюю музыкальность – она проступает лишь на 

звуковом уровне слов. 

«Подражание старинному романсу» из цикла «Уходят цы-

гане» входит в одну из поздних книг «Куда пошел? И где окно?» 

(1999). В заглавии уточняется, что стихотворение является не ро-

мансом, а лишь подражанием ему. Подражание – «литературное 

произведение (почти всегда – стихотворение), написанное в чу-

жом стиле, свойственном отдельному писателю (у Пушкина: 

«Подражание А. Шенье») или целой литературе (у Байрона: 

«П. португальскому»)» [7: 109]. В данном случае Соснора под-

ражает романсу – музыкально-поэтическому жанру, зародивше-

муся в Испании. 

В русской литературе романс возник в начале XIX века и 

начал развиваться в нескольких направлениях, которые с тече-

нием времени преобразовались в поджанры: салонный, жесто-

кий, городской и т.д. В романсе зачастую возникали цыганские 

мотивы, пришедшие в первую очередь из Испании. 

Соснора в своем стихотворении берет за основу именно эту 

тему, уходя в глубь первозданного жанра с народными моти-

вами. Размеренный ритм стихотворения достигается трехстоп-

ным амфибрахием с усеченными четными строфами. Лириче-

ский герой отрицает настоящее («Что в этой, циничной и люд-

ной...»), где он лишь «призрак старинный меня». Отчуждение от 

самого себя символизируется смертью в прошлом, сейчас от него 

остался только призрак. Строчка «я выйду дорогою лунной...» 



Музыкальные жанровые коды в поэзии В. Сосноры 

 

211 

отсылает к известному русскому романсу К.Н. Подревского «До-

рогой длинною», в которой также содержится тоска по про-

шлому («Если мы покончили со старым, / Так и ночи эти ото-

шли!»). 

«Открытый бой» заменили «мышиные войны», а «безумные 

вина» сменились «целебными». Это все чуждо герою, который 

привык жить в постоянном напряжении, в борьбе с самим собой 

(«О если б бокалы наполнить / и свистнуть в два пальца коня!» 

[6: 801]). Такое состояние для Сосноры являлось настоящим 

творчеством. Прочитав статью Ф. Гарсиа Лорки «Дуэнде, тема с 

вариациями», поэт был восхищен идеей дуэнде. Ф. Гарсиа Лорка 

определяет это состояние так: «Мыслью, звуком и пластикой ду-

энде выверяет край бездны в честной схватке с художником. Ан-

гел и муза убегают, прихватив компас и скрипку; дуэнде – ранит, 

и врачеванию этой вечно разверстой раны обязано все перво-

зданное и непредсказуемое в творениях человека» [2: 398]. Стре-

мительный полет, вызываемый дуэнде, передается через образы 

быстрого движения коней, битв, холодного оружия. 

Истинное было утрачено вместе с древними корнями: 

«убиты цыганские кони, / и не с кем теперь говорить» [6, с. 800]. 

Соснора отмечал, что дуэнде особенно часто возникало как в 

русских народных песнях, так и в испанских, цыганских. «Об 

этом и писал Лорка: оперная певица по требованию зала запела 

простую народную мелодию, но дуэнде! А не то, к чему ее при-

учила опера и спрос фальшивой публики европейских зал» [5: 

222]. Потеря внутренней интуиции привела к тому, что дар му-

зыки стал невостребован: 

И струны дуэнде гортанны, 

бесслёзный и яростный плач! 

А если берутся гитары, 

то как мертвецы на плечо [6, с. 801]. 

Дуэнде – это высшее напряжение. «Да, дуэнде, что-то вроде 

демона. Точнее – смерть. Вызывает смерть на бой и борется с 

ней» [5, с. 161]. Но ни у кого, кроме лирического героя, не оста-

лось желания добровольной смерти ради энергии творчества: 



Полякова В.В. 
212 

«но юноши эти из лимфы, / им хочется жить, а не петь». Герой 

отделяется от обыденного мира, становится для него призраком 

(«Хожу я, как призрак, по саду...»). 

Таким образом, подражание, указанное в заглавии, означает, 

с одной стороны, невозможность повторить утерянный в веках 

оригинал старинного романса, а с другой – попытку изменить 

образец и собственной мистической энергией создать произведе-

ние, содержащее дуэнде. 

Звуковой уровень занимает заметное место в творчестве 

Сосноры, его тексты пронизаны особым музыкальным ритмом. 

«Да, музыкальность – это весь строй стиха. Весь внутренний 

строй стиха!» [5. СС. 461–462]. Таким образом, обращаясь к му-

зыкальным заглавиям, поэт объединяет звуковую ткань стиха и 

добавляет собственное звучание, отражающее музыку его духа. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Библия. Книги Священного Писания Ветхого и Нового Завета. М.: 

«Российское библейское общество», 2014, 1379с. 

2. Гарсиа Лорка Ф. Дуэнде, тема с вариациями // Избранные 

произведения в двух томах. Т. 2: Стихи. Театр. Проза. М.: 

«Художественная литература», 1986. СС. 391–401. 

3. Зубова Л.В. Виктор Соснора: палеонтология и футурология языка 

// «Языки современной поэзии», М.: «Новое литературное 

обозрение», 2010. СС. 81–128. 

4. Лермонтов М.Ю. Собр. соч.: В 4-х т. Т. 1. Стихотворения / Отв. 

ред. тома Н.Г. Охотин. СПб.: Изд-во Пушкинского Дома, 2014, 

776с. 

5. Овсянников В. Прогулки с Соснорой. СПб.: «София», 2013, 752с. 

6. Соснора В. Стихотворения. СПб.: Союз писателей Санкт-

Петербурга; М.: «РИПОЛ классик», Изд-во «Пальмира», 2018, 

910с. 

7. Энциклопедический словарь Брокгауза и Ефрона: в 86-ти т. (82 т. 

и 4 доп.) / редкол.: И.Е. Андреевский [и др.]. СПб., 1890–1907. Т. 

XXIV (47). Повелительное наклонение – Полярные координаты / 

редкол.: К.К. Арсеньев [и др.]. 1898, 497с. 

  



Музыкальные жанровые коды в поэзии В. Сосноры 

 

213 

MUSICAL GENRE CODES IN THE POETRY OF V. SOSNORA 

V. Polyakova 

Postgraduate student at the Department of Russian Literature of 

Belarusian State University, 

Minsk, Belarus 

vika.jerry.polykova@mail.ru 

ABSTRACT 

The article examines four poems by V. Sosnora (“Lull-

aby for an Owl”, “Lullaby”, “Romance-Christmas”, 

“Imitation of an Old Romance”), built on the basis of 

the synthesis of music and poetry. Using the example 

of two musical genres (lullaby and romance), it reveals 

the character of their transformation in the texture of 

verse, as well as the interaction of genre tradition with 

Sosnora's individual poetics. 

Keywords: V. Sosnora, poetry, musical genre, lullaby, 

romance, synthesis. 



 
214 

О ХУДОЖЕСТВЕННОМ ПЕРЕВОДЕ И ЛИЧНОСТИ 

ПЕРЕВОДЧИКА 

Альбина Григорьевна Торжок 

К.ф.н., доцент кафедры теории и практики перевода БГУ, 

Минск, Беларусь 

atorzhok@mail.ru 

АННОТАЦИЯ 

В статье рассматривается влияние личности поэта-

переводчика на переводимый им художественный 

текст. Переводческая установка автора перевода 

определяется глубоким знанием культуры исход-

ного и переводящего языка, чувством стиля, об-

щего мировосприятия, широтой кругозора, уме-

нием оценить и воссоздать дух оригинала и даже 

интуитивной способностью передать то, что не вы-

ражено словами, уловить некую исходную много-

значность оригинала. 

Ключевые слова: художественный перевод, лич-

ность поэта-переводчика, дух оригинала. 

Известно, что при переводе любого текста на переводчика 

воздействуют два типа информации: объективная и субъектив-

ная. Нисколько не умаляя важности объективной информации, 

всё-таки следует отметить, что при сложнейшем переводе худо-

жественного текста особое значение приобретает субъективная 

информация, поскольку она определяет переводческую уста-

новку автора перевода. 

При переводе художественного текста и, особенно, воссо-

здании эмоционально-эстетического воздействия на читателя, 

значимость этой субъективной переводческой установки увели-

чивается в несколько раз и зависит от уровня творческой лично-

сти переводчика, т.е. от глубокого знания культуры исходного и 

переводящего языка, чувства стиля, общего мировосприятия, 

широты кругозора, умения оценить и воссоздать дух оригинала 



О художественном переводе и личности переводчика  

 

215 

и даже интуитивного умения передать то, что не выражено сло-

вами, уловить некую исходную многозначность оригинала. 

Попытка рассмотреть особенности такой переводческой 

установки и является предметом данной статьи. 

Василий Тредиаковский еще два века назад утверждал, что 

«переводчик от творца только что именем рознится», а совре-

менный нам знаток перевода, К. Чуковский, поддерживая эту 

мысль, писал, что «хороший переводчик … не ремесленник, не 

копиист, но художник. Переводчик – раньше всего талант. Текст 

подлинника служит ему материалом для сложного и часто вдох-

новенного творчества» [3: 8]. 

Тут необходимо упомянуть о том, что существует опреде-

ленная разница между переводом художественной прозы и поэ-

зии. Так В.А. Жуковский, «гений перевода» (по определению 

А.С. Пушкина), про искусство перевода которого современники 

писали, что, благодаря ему, немецкая поэзия стала родной рус-

ской поэзии, разделял художественную прозу и поэзию, заявляя, 

что «переводчик в прозе – раб, а переводчик в стихах – сопер-

ник». 

В разные времена и в разных странах было характерно пред-

ставление о поэзии, как о более высоком роде литературы в срав-

нении с прозой. Тот факт, что именно стихотворный перевод 

представляет собой наибольшую сложность сразу обнаружива-

ется при анализе перевода литературных стихотворных произве-

дений, т.к. проза не так зависит от языка, как поэзия, в которой 

при переводе нужно передать не только содержание, но и стиль, 

ритм, мелодику и композицию подлинника, и при всем этом вос-

произвести в переводе содержание и форму удается крайне 

редко. 

Классик перевода поэзии, С. Маршак, высказывался о пере-

воде стихов достаточно категорично: «Перевод стихов – высокое 

и трудное искусство. Я выдвинул бы два – на вид парадоксаль-

ных, но по существу верных – положения: Первое. Перевод сти-

хов невозможен. Второе. Каждый раз это исключение» [2: 184]. 

Вот такое исключение представляет собой перевод И. Буни-

ным изумительной по красоте эпической поэмы американского 



Торжок А.Г. 
216 

поэта Г. Лонгфелло «Песнь о Гайявате», за которую И. Бунин 

получил звание академика русской словесности. Попытаемся 

проанализировать несколько начальных строк. 

Should you ask me Если спросите, откуда 

Whence these stories? Эти сказки и легенды, 

Whence these legends and traditions, С их лесным благоуханьем, 

With the odours of the forest, Влажной свежестью долины, 

With the dew and damp of meadows, Голубым дымком вигвамов, 

With the curling smoke of wigwams, Шумом рек и водопадов, 

With the rushing of great rivers, Шумом диким и стозвучным, 

With their frequent repetitions, Как в горах раскаты грома? 

And their wild reverberations, Я скажу вам, я отвечу…. 

As of thunder in the mountains? 

I should answer, I should tell you, и т.д. 

Сравнивая оригинал и перевод, мы можем сказать, что перед 

нами два прекрасных, совершенных по форме и содержанию 

произведения, причем перевод, по образности, если не лучше, то, 

во всяком случае, не уступает оригиналу. 

Вот несколько примеров потрясающей образности перевода: 

the odours of the forest: досл.: ароматы леса, Бунин переводит – 

«с их лесным благоуханьем», далее: dew and damp of meadows: 

dew – роса/свежесть, damp – сырость/влажность, у Бунина – 

«влажной свежестью долины» и вместо основного значения 

meadows – «луг/луговина», выбирается слово долины: по семан-

тике оба слова – луговина и долина – близки друг другу, но «до-

лина» звучит в данном случае намного музыкальнее и образнее, 

чем «луговина». Из-за двух сонорных звуков в слове долина оно 

просто поется. 

Следующую строчку – curling smoke of wigwams – Бунин пе-

реводит не как «кольца (значение по словарю) дыма над вигва-

мами», а как красочный и лиричный образ – голубой дымок виг-

вамов, символ спокойной жизни людей в этих вигвамах. Вот так, 

уже в нескольких начальных строках перед нами – картина пре-

красной природы и обычный мир людей, живущих в ней. 



О художественном переводе и личности переводчика  

 

217 

И что особенно замечательно в переводе И. Бунина, так это 

то, что сохранен поэтический ритм, музыкальность оригинала, 

что вообще переводчику удается крайне редко. В данном случае 

для сохранения оригинального ритма Бунину пришлось произ-

вести некоторые изменения в семантической структуре пере-

вода, «сэкономить» и опустить некоторые слова – the traditions, 

the dew, частично добавить свои образы – «голубым дымком». 

При этих изменениях в русском переводе уменьшилось количе-

ство строк, зато сохранился оригинальный ритм, образность и 

музыка звучания. 

Совершенный русский язык, которым владел Бунин, глубо-

кое и прочувствованное проникновение в поэзию оригинала, 

вплоть до умения сохранить музыкальный ритм, сделало это вы-

дающееся произведение американской литературы, великолеп-

ным, близким и родным нам шедевром нашей русской поэзии. 

Вот эту русскую способность, описанную ещё Достоевским в его 

знаменитой Пушкинской речи, способность переключиться пол-

ностью на иное мировосприятие, иной стиль, иные чувства и пе-

ревоплотить свой дух в дух чужих народов настолько, чтобы ав-

торский текст не проиграл от переложения на другой язык, но 

сохранил свою значительность и ценность, и проявил в полное 

мере художник слова И. Бунин. 

Поэт-переводчик как бы перевоплотился в самого Лонг-

фелло, донес до читателя подлинные мысли и чувства американ-

ского поэта, принял его манеру и язык, интонации и ритм, не 

утратив при этом верности своему языку и своей поэтической 

индивидуальности. 

Для сравнения можно привести пример, когда поэт-перевод-

чик, в данном случае, Бальмонт, известный русский поэт сереб-

ряного века, забывая о необходимости отражения индивидуаль-

ности творца подлинника, слишком увлекался собственными об-

разами при переводе. К. Чуковский приводит такой пример ис-

кажения Бальмонтом стихов Шелли: «у Шелли написано: лютня, 

Бальмонт переводит: «рокот лютни чаровницы», у Шелли напи-



Торжок А.Г. 
218 

сано: сон, у Бальмонта – роскошная нега, у Шелли – звук, Баль-

монт пишет живое сочетание созвучий, у Шелли – печаль, у 

Бальмонта – томительные муки и т.д. [3: 24]. 

Для Шелли, тонкого лирика, эстета и романтика, такая ма-

нера выражения совершенно не свойственна, и из-за подобных 

неоправданных интерпретаций переводчиком текста подлин-

ника сам текст становится похожим на Бальмонта с его пристра-

стием к внешней аффектации и красивости выражения. Лич-

ность переводчика навязывает читателю свое литературное я. 

Как образно выражается К. Чуковский, «переводчик напяливает 

на автора самодельную маску и эту маску выдает за его живое 

лицо» [3: 22]. 

Вот тут возникает некое кажущееся противоречие между 

двумя требованиями, предъявляемыми к переводчику: с одной 

стороны, нужно переложить стихи на другой язык так, чтобы они 

сохранили изначальный авторский стиль и самые тонкие оттенки 

смысла, а с другой, оказывается, что личность переводчика не 

может не сказаться на переводном тексте, поскольку перевод ху-

дожественного произведения, естественно, является не механи-

ческой передачей слов подлинника, а кропотливым творческим 

процессом. 

Мастера перевода утверждают, что поэт-переводчик, хочет 

он этого или не хочет, всё равно отражает в своем переводе себя, 

т.е. с одной стороны, переводчик должен сохранить языковую 

норму и достичь эквивалентности текста перевода тексту ориги-

нала, а с другой – отразить эмоционально-эстетическое содержа-

ние произведения. Причем это произведение может рассматри-

ваться и восприниматься только как целый текст, поскольку пе-

ревод основан на семантическом единстве всего произведения, и 

естественной минимальной единицей языка при переводе поэзии 

считается именно весь текст. 

Известно, что поэтические тексты, будучи по преимуществу 

короткими и заключенными в строго определенную форму, от-

личаются от прозаических значительно более высокой степенью 



О художественном переводе и личности переводчика  

 

219 

концентрации образности и семантико-стилистических оттен-

ков, а также, естественно, и более высокой значимостью каждого 

отдельного слова, каждого отдельного образа. 

«Степень вольности и точности перевода может быть раз-

лична – есть целый спектр того и другого. Важнее всего передать 

подлинный облик переводимого поэта, его время и националь-

ность, его волю, душу, характер, темперамент» [2]. 

Именно такова переводческая установка Б. Пастернака, его 

девиз – подобно оригиналу, перевод должен производить впе-

чатление жизни, а не словесности – всегда являлся основой для 

его гениальных переводов. 

Взять хотя бы знаменитое двустишие из «Гамлета»: 

The time is out of joint, O’ cursed spite 

That ever I was born to set it right. 

Дословный перевод выглядит так: 

Время вывихнуло сустав, о проклятое зло 

И я рожден, чтобы вправить/исправить его. 

Сам поэт в поиске возможных переводов: 

Разлажен жизни ход / век вывихнул сустав 

Будь проклят / И в этот ад 

Пришел я вправить вывих тот / 

Заброшен я, чтоб всё пошло на лад 

– никак не мог найти тот вариант, в котором соединилась бы кон-

статация факта – всё нарушено, и эмоциональное нежелание ге-

роя – почему я – что-то делать по этому поводу – cursed spite that 

ever I was born to set it right. 

Более того, поскольку, по мысли И. Левого, языковой мате-

риал непременно влияет на характер передаваемого сообщения 

[1: 66], то, с точки зрения языка, сам английский оригинал (дву-

стишие), очень статичен: в первой строчке одни номинативы, т.е. 

существительные: time, joint, spite, во второй – пассивная форма 

глагола – was born и инфинитив – to set…right – лишь как потен-



Торжок А.Г. 
220 

циальное действие. При таких вариантах очевидно, что впечат-

ления динамики и жизни, так важного для Б. Пастернака как пе-

реводчика, добиться трудно, если вообще возможно. Как он сам 

писал в письмах к М.М. Морозову, его задача – найти в плане 

своего родного языка такую же сложную и живую связь, которая 

по возможности точно отразила бы подлинник, обладала бы тем 

же эмоциональным эффектом. 

Эта живая связь проявлялась, как отмечают исследователи 

перевода, в субъективной (пастернаковской) переводческой 

установке – «намеренная свобода», дерзость, языковая смелость, 

которая позволяет ему решительно изменить языковое оформле-

ние оригинала и создать свой вариант перевода, совмещающий 

замысел автора и реакцию русского читателя. Вместо пассив-

ного перечисления фактов – время, находится, вне сустава – 

русский читатель слышит не лингвистически верный перевод, а 

измененное по структуре, динамическое и более соответствую-

щее русскому восприятию предложение: «Порвалась дней связу-

ющая нить». Размер стиха сохранен, он тот же, что и у ориги-

нала – ямб, но само предложение при его увеличенной длитель-

ности воспринимается, просто ложится на память как есте-

ственно русское. 

По поводу второй строчки анализируемого двустишия, сето-

вания на судьбу – проклятье, что, я, рожден, исправить это, 

можно сказать, что потрясающая интуиция Пастернака, доско-

нальное знание им многозначности и тончайших нюансов поэ-

зии Шекспира, а также учёт (как и в первой строчке) желаемой 

реакции русского читателя позволили ему иначе выразить реак-

цию Гамлета: не сетование на судьбу, а руководство к действию: 

Как мне обрывки их соединить, т.е. как ответить на удар судьбы, 

и такой перевод воспринимается русским читателем как есте-

ственная действенная реакция на решение проблемы. 

Уже в этих двух проанализированных строчках очевидно, 

что перед нами свое, (пастернаковское) истолкование источника, 

свое произведение на родном языке, свидетельство творческой 



О художественном переводе и личности переводчика  

 

221 

индивидуальности переводчика, стремящегося передать зало-

женное автором эмоционально-эстетическое воздействие на чи-

тателя. 

Таким образом, заключая все сказанное, можно отметить, 

что творческая личность переводчика должна как бы перевопло-

щаться и создавать новый, второй оригинал с отличным «виде-

нием» мира, который будет замещать подлинник, не заслоняя 

при этом эмоционально-эстетического замысла оригинала, но 

учитывая своеобразие и особенности восприятия читателем но-

вого, второго оригинала. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Левый И. Искусство перевода. Перевод с чешского и предисловие 

Вл. Россельса. М.: «Прогресс», 1974, 396с. 

2. Маршак С.Я. Портрет или копия? (Искусство перевода). Собрание 

сочинений в 4-х т. Т. 4 (статьи, заметки, воспоминания). М.: 

«Правда», 1990, 453с. 

3. Корней Чуковский. Высокое искусство: Принципы художествен-

ного перевода. СПб: «Азбука», 2020, 416с. 

ON FICTION AND POETRY TRANSLATION AND TRANSLATOR 

PERSONALITY 

A. Torzhok 

PhD, Associate Professor at the Department of Sociocultural 

Communications of Belarusian State University, Minsk, Belarus 

atorzhok@mail.ru 

ABSTRACT 

The article examines how the translator’s personality is 

reflected in the translated text. The translator’s ap-

proach is defined by his profound knowledge of both 

cultures and languages, an inner sense of style, an atti-

tude to the world and its interpretation, and a wide 

range of vision. He should be able to appreciate and 

recreate the spirit of the original and possess that intu-

itive gift to translate what is not expressed in words but 

implied, striving to capture the initial meaningfulness 

of the original. 

Keywords: literary translation, the translator’s person-

ality, spirit of the original.



 
222 

К ИСТОРИИ ПУБЛИКАЦИИ ОЧЕРКА 

В.С. ГРОССМАНА ОБ АРМЕНИИ 

Фельдман Давид Маркович 

Д.и.н., проф., проф. кафедры литературной критики РГГУ, 

Москва, Россия 

dmfeld@inbox.ru 

АННОТАЦИЯ 

В статье рассмотрены варианты интерпретаций 

публикационной истории очерка Гроссмана 

«Добро вам: из путевых заметок». Доказано, что 

она излагалась недостоверно в эмигрантской, а за-

тем и советской печати. Указана причина, в силу 

которой большинство литературоведов по-преж-

нему игнорирует предложенные участником редак-

ционной подготовки и документально подтвер-

жденные сведения о первой журнальной публика-

ции. 

Ключевые слова: В.С. Гроссман, «Литературная 

Армения», С.И. Липкин, Н.А. Гончар. 

В ноябре 1961 года Василий Гроссман приехал в Армению. 

Это была командировка. Он и переводчица Асмик Таронян, со-

гласно поручению республиканского Союза писателей, готовили 

к изданию на русском языке романную дилогию Рачии Кочара 

«Дети большого дома». Командировка продолжалась почти два 

месяца. Но Гроссман занят был не только редактурой. Вместе с 

автором романа и переводчицей ездил по республике. Итогом 

поездок стала очерк об Армении – «Добро вам: из путевых заме-

ток». 

Заглавие очерка характерно. Автор в тексте пояснил, что 

фраза «Добро вам» – буквальный перевод на русский язык тра-

диционного армянского приветствия. 

Умер Гроссман в сентябре 1964 года. Очерк так и не опуб-

ликовал. 



К истории публикации очерка В.С. Гроссмана об Армении  

 

223 

Впервые этот очерк напечатал ереванский журнал «Литера-

турная Армения» в 1965 году. Публикация заняла два номера – 

июньский и июльский [3]. 

О начале публикационной истории этого очерка впервые 

рассказал Б.С. Ямпольский. Его воспоминания – «Последняя 

встреча с Василием Гроссманом» – напечатал в 1976 г. париж-

ский журнал «Континент» (далее цит. по: [7]). 

Согласно мемуарам, Ямпольский не позже 1962 года прочел 

рукопись гроссмановского очерка. Потому указал первое загла-

вие, впоследствии автором измененное: «Записки пожилого че-

ловека (Путевые заметки по Армении)». Разумеется, не только 

Ямпольский читал рукопись очерка. Несколько копий Гроссман, 

уже тяжело больной, передал друзьям и знакомым. 

Опубликовать рукопись он пытался. Согласно Ямполь-

скому, «“Записки” были набраны и сверстаны в “Новом мире” и 

задержаны цензурой из-за нескольких фраз об антисемитизме. 

Требовали их убрать. Гроссман уперся». Ямпольским приведена 

и характеристика журнальной публикации очерка. Довольно рез-

кая: «Через несколько лет после смерти “Записки”, скальпиро-

ванные, кастрированные, были напечатаны в “Литературной Ар-

мении”…». 

Ямпольский публикацию не видел, а только слышал о ней. 

Она ведь не «через несколько лет после смерти» автора началась, 

а когда не прошло и девяти месяцев. 

Мемуарист поверил чужому мнению, что объяснимо. «Но-

вомирским» главным редактором был тогда А.Т. Твардовский, 

вхожий в самые высокие партийные инстанции, а раз уж он с 

цензурой не справился, его коллегам такое и вовсе не под силу. 

Рассказал Ямпольский и о том, что в 1961г. офицеры КГБ 

изъяли все рукописи гроссмановского романа «Жизнь и судьба». 

Но формально изъятие не предавалось огласке. 

Мемуары Ямпольского журнал «Континент» поместил как 

послесловие к продолжавшейся в четырех номерах публикации 

глав романа Гроссмана «Жизнь и судьба». В 1983г. издан его 

французский перевод, затем появились другие, и автор стал все-

мирно знаменитым. 



Д.М. Фельдман  
224 

В 1986г. американское издательство «Ардис» выпустило ме-

муары С.И. Липкина «Сталинград Василия Гроссмана». Себя ме-

муарист позиционировал как давнего и ближайшего друга ав-

тора знаменитого романа [6] (см. также [4]). 

В январе 1988 г. ежемесячник «Октябрь» начал длившуюся 

четыре месяца публикацию романа «Жизнь и судьба». Он стал 

бестселлером. Вскоре журнал «Литературное обозрение» напе-

чатал мемуары Липкина «Жизнь и судьба Василия Гроссмана и 

его романа» [5]. 

 

* * * 
В мемуарах Липкин предложил свою версию публикацион-

ной истории гроссмановского очерка об Армении. Копию руко-

писи мемуарист, по его словам, получил от автора. 

Согласно мемуарам, очерк был предложен Твардовскому, он 

санкционировал публикацию, однако на уровне верстки цензор 

потребовал изъять один из фрагментов, относившийся к описа-

нию свадьбы в горном селе, где автор и его спутники – армян-

ский писатель и переводчица – стали гостями. 

На свадебном застолье повествователь услышал тост фрон-

товика, бывшего военнопленного. Переводили дословно: «Он 

говорил о евреях. Он говорил, что в немецком плену видел, как 

жандармы вылавливали евреев-военнопленных. Он рассказал 

мне, как были убиты его товарищи-евреи. Он говорил о своем 

сочувствии и любви к еврейским женщинам и детям, которые 

погибали в газовнях Освенцима. Он сказал, что читал мои воен-

ные статьи, где я описываю армян, и подумал, что вот об армянах 

написал человек, чей народ испытал много жестоких страданий. 

Ему хотелось, чтобы о евреях написал сын многострадального 

армянского народа. За это он и пьет стакан водки. Все люди под-

нялись со своих мест, мужики и бабы, и долгий, тяжкий гром ру-

коплесканий подтвердил, что армянский крестьянский народ по-

лон сочувствия к еврейскому народу». 

Но главным препятствием стал другой фрагмент. «Я, – рас-

сказывал герой очерка – низко кланяюсь армянским крестьянам, 



К истории публикации очерка В.С. Гроссмана об Армении  

 

225 

что в горной деревушке во время свадебного веселья всенародно 

заговорили о муках еврейского народа в период фашистского 

гитлеровского разгула, о лагерях смерти, где немецкие фашисты 

убивали еврейских женщин и детей, низко кланяюсь всем, кто 

торжественно, печально, в молчании слушал эти речи. Их лица, 

их глаза о многом сказали мне, кланяюсь за горестное слово о 

погибших в глиняных рвах, газовых и земляных ямах, за тех жи-

вых, в чьи глаза бросали человеконенавистники слова презрения 

и ненависти: “Жалко, что Гитлер всех вас не прикончил”. До 

конца жизни я буду помнить речи крестьян, услышанные мною 

в сельском клубе». 

По словам мемуариста, Гроссман был возмущен цензурным 

требованием. Твардовский же уговаривал журнального цензора, 

«но безуспешно, в этих строках тот бдительно усмотрел опас-

ность для государства, упрямо настаивал на своем» (Далее цит. 

по: [5]). 

Липкин уверял, что некие московские литераторы после 

смерти Гроссмана все-таки передали верстку ереванским колле-

гам, но сведений о публикации не было, даже когда «прошло 

около года». По его словам, он сам тогда отправился в Ереван и 

выяснил, что «верстка находится в журнале “Литературная Ар-

мения”, выходящем на русском языке, но из-за строк, выброшен-

ных цензурой, редакция опасается печатать “Добро вам”, хотя и 

очень этого хочет». 

Сотрудников редакции Липкин высмеял. О себе же сооб-

щил, что был упорен, воспользовался местными связями, «и в 

1965 году “Литературная Армения” опубликовала “Добро вам”, 

конечно, без запрещенного абзаца». 

На самом деле в журнале пресловутый «абзац» – на должном 

месте. Всю историю публикации Липкин сочинил. 

Логика сочинения понятна. Если бы редакция «Литератур-

ной Армении» нарушила столичный цензурный запрет, ее руко-

водитель – поэт и драматург Г.М. Борян – поплатился бы за это 

должностью. Но он и после издания очерка главредом оставался, 

потому уместно было сделать вывод, что нарушать не стал. 



Д.М. Фельдман  
226 

Борян умер в 1971 г. К моменту издания мемуаров Липкина 

минуло почти двадцать лет после издания гроссмановского 

очерка, за это время состав редакции журнала «Литературная 

Армения» сменился не раз, и полемизировать с мемуаристом 

вроде бы и некому было. 

 

* * * 
Но полемика началась. Журнал «Литературная Армения» 

опубликовал в феврале 1989 года статью литературоведа и пере-

водчика Н.А. Гончар – «К истории публикации “Добро вам!” В. 

Гроссмана и к истории журнала “Литературная Армения”. По 

поводу воспоминаний С. Липкина» (Далее цит. по: [2]). 

Гончар указала, что в 1961–1969гг. была сотрудником редак-

ции журнала «Литературная Армения», соответственно, исто-

рию публикации там гроссмановского очерка знала не пона-

слышке. Более того, непосредственно участвовала в редакцион-

ной подготовке материала. 

Гончар утверждала: «Память ли подводит мемуариста или 

что иное, но историю он выстроил субъективно, на не связую-

щихся друг с другом реальных фактах, более того, с удивитель-

ной для столь, казалось бы, постаравшегося ради этой публика-

ции человека путаницей и, позволю себе сказать, небрежением». 

По словам Гончар, она получила копию гроссмановской ру-

кописи от своей наставницы, классика русской переводческой 

школы Р.Я. Райт-Ковалевой. Вопрос об издании очерка был тут 

же согласован с Боряном. В марте ереванская редакция начала 

подготовку к публикации – «без каких-либо колебаний, задер-

жек и оглядок». 

Твардовскому послали визированное Боряном письмо, где 

сообщалось, что редакция ереванского журнала готова опубли-

ковать находящийся в новомирском портфеле очерк, если это не 

мешает планам московских коллег. Согласие было дано, вскоре 

прислана и верстка, которую в редакции «Литературной Арме-

нии» перепечатали, и машинопись без каких-либо помет отдали 

цензурной инстанции. Без ее вмешательств, хоть и не слишком 



К истории публикации очерка В.С. Гроссмана об Армении  

 

227 

значительных, не обошлось, но пресловутый «абзац» остался на 

месте. 

 

* * * 
В 1990 г. издательство «Книга» выпустило расширенный ва-

риант мемуаров Липкина. Мемуарист, ранее настаивавший, что 

к публикациям знаменитой гроссмановской книги не имел отно-

шения, заявил, что именно он инициировал отправку рукописи 

за границу. Это воспринималось как сенсация. 

В том же 1990г. издательство «Советский писатель» опубли-

ковало книгу А.Г. Бочарова «Василий Гроссман. Жизнь. Творче-

ство. Судьба». Автором были использованы архивные доку-

менты, прежде недоступные литературоведам, цитировал он и 

мемуары Липкина (Далее цит. по: [1]). 

Гончар не согласилась с тиражированием суждений, оскорб-

лявших ее коллег. 2 ноября 1990 г. она послала Бочарову письмо. 

Копию этого документа передала мне почти четверть века спу-

стя – вместе с подлинником ответа. 

К письму Гончар приложила номер журнала, где в тексте 

очерка – якобы вычеркнутый «абзац». Она подчеркнула, что 

предложенная Липкиным версии недостоверна. 

Бочаров, судя по его ответу, прочел не только журнальный 

номер с публикацией гроссмановского очерка, но и статью Гон-

чар. Ответил через неделю. 

Доводы Гончар не опровергал. Но за Липкина заступался: 

«Вы уверяете, что он вообще не был в Ереване в тот год, весной 

или осенью, но, право, после того, что он сделал для публикации 

Гроссмана, можно извинить некоторое преувеличение своих за-

слуг в данном случае». 

Итак, авторитетный исследователь не пожелал согласиться с 

очевидностью. Его возражения свелись к ссылкам на репутацию 

Липкина как ближайшего гроссмановского друга, спасшего от 

забвения роман «Жизнь и судьба». 

Прагматика такой аргументации ясна при учете особенно-

стей литературно-политического контекста. На исходе 1980-х 



Д.М. Фельдман  
228 

годов крайне ожесточенными стали в периодике споры о рефор-

мировании советского режима. Весомыми аргументами сторон-

ников реформ оказались гроссмановский роман, его публикаци-

онная история. Но тут главным источником все еще считались 

мемуары Липкина. Если же доказано, что хоть один из мемуар-

ных сюжетов полностью вымышлен, сомнительна достовер-

ность прочих. Итог заведомо нецелесообразный в аспекте пуб-

лицистики. 

Былые споры ныне утратили актуальность. Примечательно 

же что статью Гончар по-прежнему игнорируют почти все пишу-

щие о Гроссмане. Так сказать, инерция нарратива. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Бочаров А.Г. Василий Гроссман. Жизнь. Творчество. Судьба. М.: 

«Советский писатель», 1990. 378с. 

2. Гончар-Ханджян Н.А. К истории публикации «Добро вам» В. 

Гроссмана и к истории журнала «Литературная Армения» // 

«Литературная Армения», № 2, 1989. СС. 76–88. 

3. Гроссман В.С. Добро вам: из путевых заметок // «Литературная 

Армения», № 6, 7, 1965. 

4. Липкин С.И. Арест романа, или Последние годы Василия Грос-

смана // «Время и мы», № 83, 1985. СС. 172–197. 

5. Липкин С.И. Жизнь и судьба Василия Гроссмана и его романа // 

«Литературное обозрение», № 6, 7, 1988. 

6. Липкин С.И. Сталинград Василия Гроссмана. Ann Arbor (Mich.): 

Ardis, 1986, 145с. 

7. Ямпольский Б. Последняя встреча с Василием Гроссманом // 

«Континент». 1976. СС. 133–154. 

  



К истории публикации очерка В.С. Гроссмана об Армении  

 

229 

TO THE HISTORY OF THE PUBLICATION  

OF V.S. GROSSMAN'S ESSAY ON ARMENIA 

D. Feldman 

Doctor of Sciences in History, Prof., Prof. of the Department of 

Literary Criticism of RSUH, 

Moscow, Russia 

dmfeld@inbox.ru 

ABSTRACT 

The paper considers variants of interpretations of the 

publication history of Grossman's essay “Dobro vam: 

from travel notes”. It is proved that it was presented 

unreliably in the emigrant and then in the Soviet press. 

The reason why the majority of literary critics still ig-

nore the proposed by the participant of editorial prepa-

ration and documented information about the first jour-

nal publication is indicated. 

Keywords: V.S. Grossman, “Literaturnaya Arme-

niya”, S.I. Lipkin, N.A. Gonchar. 



 
230 

КОМПОЗИЦИОННЫЕ И ЖАНРОВО-СТИЛЕВЫЕ 

ОСОБЕННОСТИ «ДНЕВНИКА ДЕВОЧКИ» 

С. БУТКЕВИЧ 

Виктория Алексеевна Филатова 

К.ф.н., доцент кафедры зарубежной филологии, теории и 

практики перевода ФГБОУ ВО «ДГПУ им. В. Шаталова», 

Горловка, Россия 

www.vafilatova@mail.ru 

АННОТАЦИЯ 

В статье анализируются жанровые особенности 

«Дневника девочки», книги русской писательницы 

С.М. Буткевич, впервые опубликованной в 1862 

году и получившей известность благодаря преди-

словию И.С. Тургенева. Доказывается, что книга С. 

Буткевич, стоявшая у истоков художественных 

произведений, написанных в форме дневника, в 

детской литературе, содержит все элементы, харак-

терные для дневников. 

Ключевые слова: дневник, детская литература, 

предисловие И.С. Тургенева, структура дневника, 

жанровые особенности. 

«Дневник девочки» – книга, написанная русской писатель-

ницей С.М. Буткевич, впервые была опубликована (под псевдо-

нимом – сочинение С. Буташевской) в 1862 году, переиздавалась 

в 1881 и 1897 годах. Заголовочный комплекс произведения 

включает также данные об авторе предисловия, которые указы-

вались на титульных страницах всех трёх изданий. В критиче-

ский указатель книг «Что читать народу?», составленный харь-

ковскими учительницами в 1884 году книга внесена под назва-

нием «“Дневник девочки”. С. Буткевич. С предисловием И.С. 

Тургенева. 2-е издание» [4: 165]. В «Справочной книжке по чте-

нию детей всех возрастов» М.В. Соболева – «“Дневник девочки”, 

С. Буткевич, с предисловием И.С. Тургенева. 3-е изд.» [3: 320]. 



Композиционные и жанрово-стилевые особенности …  

 

231 

Позже достоинство книги оценивалось именно тем, что к публи-

кации её рекомендовал И.С. Тургенев и в предисловии осветил 

вопрос важности детской литературы. После революции книга 

не переиздавалась и характеризовалась отрицательными отзы-

вами критиков. 

И.С. Тургенев завершает предисловие словами: «Мы счи-

тали бы себя счастливыми, если бы немногие слова, которыми 

мы сопровождаем появление “Дневника девочки”, обратили вни-

мание публики на это полезное и у нас еще новое предприятие» 

[1: VIII]. Новым можно назвать и дневниковую форму повество-

вания, которая к тому времени была довольно редка в художе-

ственной литературе для детей. Как известно, в 1810 году было 

опубликовано «15-ти дневное путешествие, 15-ти летнею писан-

ное, в угождение родителю и посвящаемое 15-ти летнему другу» 

М. Гладковой (псевдоним), в 1841 году – «Отрывки из журнала 

Маши» В.Ф. Одоевского из цикла «Сказки и рассказы дедушки 

Иринея». В то время подлинные дневники русских девушек, 

ставшие впоследствии популярными, не были ещё изданы (Днев-

ник Марии Башкирцевой, Дневник Елизаветы Дьяконовой). Не 

были известны произведения для детей зарубежных писателей, 

написанные в форме дневника, которые многократно будут пе-

реиздаваться в России позже, во второй половине XIX века. 

Ведение дневника девушками и женщинами в середине XIX 

века становилось не только личной практикой, но и культурным 

явлением. В изменяющемся после отмены крепостного права об-

ществе, стали подниматься вопросы свободы и прав личности. В 

это время также вырос интерес к образованию, науке, искусству 

и литературе. Среди благородных семей было принято поощрять 

ведение дневников, так как это свидетельствовало о высоком 

уровне грамотности среди девушек. Дневники становились не 

просто пространством для размышлений о личных чувствах и 

переживаниях, в них фиксировались различные аспекты соци-

альной жизни и общественные нормы. 

Записи в дневнике, как правило, имели структуру, которая 

сохранилась и до наших дней. Прежде всего, для дневниковой 



В.А.Филатова  
232 

записи характерно обозначение временных границ. Дата, кото-

рой, как правило, открывается дневниковая запись, может вклю-

чать все или некоторые элементы – название дня недели, число, 

месяц, год, время суток или точное указание времени начала за-

писи. Также могут быть добавлены пространственные обозначе-

ния с указанием нахождения автора дневника (страна, город, 

конкретное место). Необязательным элементом можно назвать 

заголовок – название всей записи или отрывка, состоящий из 

ключевого слова или краткого описания, который используется 

для обозначения основных тем, событий или эмоций. Основная 

часть дневниковой записи – повествование о событии, описание 

происшествия или рассуждение о чём-либо – может состоять как 

из одного слова или предложения, так и быть довольно длинной. 

Дневники субъективны, так как из череды ежедневных со-

бытий выбираются главные, по мнению автора дневника. Для 

дневников характерны перволичное повествование и синхрон-

ная форма отражения действительности, которая помогает не 

только зафиксировать факт события, но и передать эмоциональ-

ное состояние пишущего. В свою очередь, фиксируемые в мо-

мент проявления эмоции и переживания, позволяют глубже по-

нять внутренний мир ведущего записи. Дневники ведутся на не-

формальном языке с использованием разговорной лексики, с по-

нятными автору дневника сокращениями или шифрами. 

Кроме предисловия, «Дневник девочки» включает посвяще-

ние «Племянницам моим», подписанное С. Буткевич, в котором 

ведение дневника одной умной и доброй девочкой называется 

хорошей привычкой, а запись детьми своих впечатлений под ру-

ководством матерей – очень полезным делом [1: IX, X]. В посвя-

щении задаётся установка на подлинность – девочка читала «из 

него разные отрывки, прося иногда поправить ей кое-что, изме-

нить или дополнить» [1: IX]. С. Буткевич с первых страниц уве-

ряет читателей в правдивости своих слов, так как она помогала 

девочке с «величайшим удовольствием», «особенно в тех ме-

стах, где для неё было трудно передать своим детским языком, 

слышанные от других рассказы» [1: IX]. Завершает посвящение 

С. Буткевич обещанием опубликовать продолжение дневника 



Композиционные и жанрово-стилевые особенности …  

 

233 

девочки после того, как её племянницы и «все знакомые и незна-

комые деточки» прочитают книгу [1: XI]. Кроме того, в преди-

словии писательницы звучит призыв следовать хорошему при-

меру и поясняются положительные последствия подобных запи-

сей: «Таким образом у вас, милые дети, составилась бы со вре-

менем своя библиотека и вы, собираясь вместе, сообщали бы 

друг другу события своей детской жизни, придавая им форму ка-

кой-нибудь игры», потому что чтение подобных дневников, по 

её уверению, «занимательнее всяких сказок» [1: X]. 

«Дневник девочки» представляет собой записи, которые 

вносит в собственноручно сделанную, из полученных на день 

рождения листочков, тетрадь девочка по имени Верочка с 4 мая 

по 7 октября (год не указывается). Как и героиня «Отрывков из 

журнала Маши» В. Одоевского, Верочка начинает вести дневник 

по совету мамы. Маша открывает дневник словами: «Сегодня 

мне исполнилось десять лет... Маменька хочет, чтоб я с сего же 

дня начала писать то, что она называет журналом, то есть, она 

хочет, чтоб я записывала каждый день все, что со мною случится. 

Признаюсь, я этому очень рада. Это значит... что я уже большая 

девушка!..» [2: 104]. Мама Верочки рассказывает, что в детстве 

у неё была тетрадь, где она записывала события своей жизни, но 

записи эти потерялись. Чтобы успокоить маму, Верочка предла-

гает вести такую же тетрадку. Мама называет её словом «днев-

ник» и поясняет, что дневник «означает каждодневное описание 

всего того, что было, что случилось в продолжении дня» [1: 3]. 

Записи не должны быть одинаковыми по размеру, иногда можно 

написать две строки, а иногда – десять, двадцать [1: 3]. Кроме 

того, мама уверяет Верочку, что будет помогать ей при необхо-

димости [1: 3]. 

Во второй дневниковой записи Верочка сообщает о своей се-

мье – она живёт с папой, который работает доктором, и мамой в 

«прекрасном доме на даче недалеко от Петербурга» [1: 4]. В 

большом саду, который находится рядом с их домом, у неё есть 

своя грядка, где она посадила и ухаживает за растениями и целая 

берёзовая аллея, которую подарил ей папа. Над кроватью в её 



В.А.Филатова  
234 

комнате висит клетка с канарейкой, под песни которой она при-

выкла засыпать и просыпаться с самого раннего детства [1: 5]. 

Сведения о себе Верочка дополняет поучительными примерами: 

одной «маленькой девочке вздумалось посадить пойманную 

птичку под стакан, чтоб лучше рассмотреть её; птичка умерла в 

одну минуту», потому что «девочка не знала, что птички не мо-

гут жить без воздуха» [1: 6]. Дальше в дневнике Верочки будет 

много интересных фактов, связанных с жизнью насекомых, 

птиц, растений, животных, которые она записывает на основа-

нии рассказов взрослых. 

Мама сдержала обещание и не только помогала и корректи-

ровала записи, но и переписывала сложные отрывки. После по-

сещения знакомой старушки, которая рассказывала детям увле-

кательные и поучительные истории, Верочка пишет: «Только 

что пришли мы от бабушки; право не знаю, сумею ли всё, что я 

слышала, записать и вспомнить так, как следует – что-ж? 

напишу, как знаю, а потом попрошу маму поправить, она так лю-

бит мой дневник, что всегда с удовольствием соглашается на 

это» [1: 88]. Как становится понятно из новой записи, Верочка 

прочитала маме обо всём услышанном у бабушки, но та «мно-

гого даже понять не могла» [1: 113]. Мама пообещала Верочке 

поправить записи в дневнике, для этого сходила к Анне Василь-

евне и, как и предполагала девочка, узнала у неё подробности их 

игры и рассказов. Через три дня она вернула дочке дневник с ис-

правлениями и уверила её, что в дневнике много такого, что она 

не может хорошо написать в силу возраста [1: 113]. Записи, ко-

торые редактировала мама, состояли не только из описаний со-

бытий дня, но и включали рассказы бабушки от лица разных 

предметов, которые поясняли историю появления стекла (а 

именно – из чего изготовляют стекло, три главных способа изго-

товления стекла на заводах – выдувание, литье и прессование, 

какими пользуются инструментами для изготовления стекла, что 

делают из стекла, кто открыл процесс изготовления литых зер-

кал, что такое телескоп, микроскоп и зрительная трубка, которые 

появились, благодаря изобретению стекла, и как работает теле-

граф [1: 95–100]), историю изобретения кисейной занавески (от 



Композиционные и жанрово-стилевые особенности …  

 

235 

открытия древесного хлопчатника в Америке до создания хлоп-

чатобумажной фабрики в Лондоне с упоминанием о том, что в X 

веке арабы делали попытку привести в Европу хлопчатник, но 

европейцы не захотели тогда принимать подобную промышлен-

ность от «бусурман», история включает факты изобретения пря-

дильной и швейной машин [1: 101–108]). Подобные дневнико-

вые записи в дневнике Верочки напоминают энциклопедические 

статьи, написанные на понятном детям языке. 

Длинные записи в дневнике Верочки содержат подзаго-

ловки. Например, внутри записи «Пятница, 11 июня» есть встав-

ные конструкции с историями, имеющие подзаголовки «Бур-

нус», «Шляпка», «Зонт». Эта запись посвящена описанию са-

мого яркого события дня – игре, во время которой мама Верочки, 

от лица названных в заголовках предметов, рассказывала исто-

рию их происхождения, превращения и появления в их доме. 

Дневниковые записи являются отражением внутреннего 

мира автора в определённый момент. Для фиксации этого мо-

мента Верочка использует слово «сегодня»: «Сегодня сыро и хо-

лодно; нельзя и подумать выйти из комнаты» [1: 160], «Сегодня 

в два часа собрались мы все у бабушки, уселись по местам» [1: 

165]. Это слово также играет важную роль в передаче её эмоци-

онального состояния в радостный момент или во время пережи-

ваний. Например, в восклицательном предложении: «Господи; 

какая беда случилась сегодня! Едва могу писать…» [1: 117]. Как 

и любой автор дневника, Верочка выбирает события, о которых 

рассказывает и акцентирует на них внимание: «Но и прогулка с 

нашей доброй, дорогой бабуней не прошла даром; случилось 

кое-что, что не могу не записать в свой дневник» [1: 110]. Пре-

рывистость записей имеет объективные причины, которые Ве-

рочка объясняет: «Два месяца была больна; но теперь мне лучше, 

и я снова принимаюсь за свой дневник» [1: 114]. 

Подводя итог, отметим, что «Дневник девочки» С.М. Бутке-

вич представляет собой уникальный образец детской литера-

туры начала второй половины XIX века, в котором используется 

редкая в то время дневниковая форма повествования. Книга от-



В.А.Филатова  
236 

ражает культурный контекст времени и демонстрирует значи-

мость ведения дневника как средства понимания окружающего 

мира, подчеркивает его образовательную ценность и влияние на 

развитие грамотности среди детей. Дневник ведётся от первого 

лица, события для записи выбираются девочкой, автором днев-

ника, но представлены в редакции её мамы, которая вносила 

правки и переписывала наиболее сложные части текста. Дневни-

ковые записи структурированы, включают указание числа и ме-

сяца, в очень длинных записях используются подзаголовки для 

разделения информации. Дневник наполнен полезными энцик-

лопедическими данными из разных областей знаний, написан-

ных простым доступным для детского чтения языком. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Буткевич С.М. Дневник девочки. С предисл. И.С. Тургенева. М.: 

А. Усова, 1881. XII, 175с. 

2. Одоевский В.Ф. Сказки и рассказы дедушки Иринея. СПб.: А.С. 

Суворин, 1889. 145, [2] с. 

3. Соболев М.В. Справочная книжка по чтению детей всех возрастов: 

(Книги и журн. с 1870 по 1905 [!] [1906] г.). СПб.: т-во А.Ф. Маркса, 

[1907]. XX. 580с. 

4. Что читать народу? Критический указатель книг для народного и 

детского чтения / сост. учительницами Харьков. частной жен. 

воскрес. шк. Х.Д. Алчевской [и др.]. Т. [1]–3. СПб.: Тип. Т-ва 

«Общественная польза», 1884. XVI, 652с. 

  



Композиционные и жанрово-стилевые особенности …  

 

237 

COMPOSITIONAL AND GENRE-STYLISTIC FEATURES OF THE 

DIARY OF A GIRL BY S. BUTKEVICH 

V. Filatova 

PhD, Associate Professor of the Department of Foreign Philology, 

Theory and Practice of Translation of FSBEЕ HE “DSPU named 

after V. Shatalov”, Gorlovka, Russia 

www.vafilatova@mail.ru 

ABSTRACT 

The article analyzes the genre features of The Diary of 

a Girl, a book by the Russian writer S. Butkevich. It 

was first published in 1862 and became famous thanks 

to I. Turgenev’s preface. It is proved that the book by 

S. Butkevich, which stood at the origins of works of art 

written in the form of a diary in children’s literature, 

contains all the genre elements of diaries. 

Keywords: diary, children’s literature, preface by I.S. 

Turgenev, structure of the diary, genre features. 



 
238 

ПОЭТИКА БЕРЕЗЫ В ДЕРЕВЕНСКОЙ ПРОЗЕ И 

ПРОИЗВЕДЕНИЯХ ПИСАТЕЛЕЙ ТРЕТЬЕЙ ВОЛНЫ 

ЭМИГРАЦИИ: СИМВОЛ, ИДЕОЛОГЕМА, 

МИФОЛОГЕМА 

Андрей Владимирович Шаравин 

Д.ф.н., профессор кафедры русской, зарубежной литературы и 

массовых коммуникаций БГУ им. ак. И.Г. Петровского, Брянск, 

Россия 

ekl1ier@mail.ru 

Ирина Леонидовна Старцева 

К.п.н., доцент кафедры русской, зарубежной литературы 

и массовых коммуникаций БГУ им. ак. И.Г. Петровского, 

Брянск, Россия 

kafedra338@mail.ru 

Ярослав Олегович Резаков 

К.ф.н., независимый исследователь, Москва, Россия 

ric.darko@mail.ru 

АННОТАЦИЯ 

Для западников и традиционалистов березовая 

символика и мифологема оказались составляю-

щими «березы как текста: pro et contra». Его содер-

жательные, смысловые, художественные формы 

организованы как оппозиционные структуры. В 

статье обозначены доминанты, образующие основу 

«березы как текста: pro et contra» в русской дере-

венской прозе и творчестве писателей третьей 

волны эмиграции. 

Ключевые слова: западники, традиционалисты, 

«береза как текст: pro et contra», символ, мифоло-

гема, идеологема. 



Поэтика берёзы в деревенской прозе и произведениях писателей …  

 

239 

В прозе и лирике русских и советских писателей воплощена 

многоплановая и разнообразная флористическая древесная поэ-

тика. У Н. Лескова и И. Бунина – яблоня («Леди Макбет Мцен-

ского уезда», «Антоновские яблоки»); А. Чехова – вишневый сад 

(«Вишневый сад»); Л. Толстого и Ю. Нагибина – дуб («Война и 

мир», «Зимний дуб»); И. Тургенева – осина, ясень («Отцы и 

дети»); А. Блока, М. Цветаевой, Б. Пастернака – рябина («Осен-

няя воля», «И как под землею трава», «Красною кистью рябина 

зажглась», «Доктор Живаго»); В. Распутина – «царский лист-

вень» («Прощание с Матерой»); П. Проскурина – ракита («В ста-

рых ракитах») и т.д. Русская советская песня также воплощала 

образы различных деревьев. Символика деревьев всегда индиви-

дуальна и несет различную смысловую нагрузку. Однако с пози-

ции частотности воплощения образа деревьев береза, бес-

спорно, – фаворит русской литературы. М. Эпштейн отметил 

эволюцию этого образа в русской литературе. В первой половине 

ХIХ века – это «краткие и не особенно выразительные упомина-

ния» [13: 57]. Хотя, по мнению М. Эпштейна, в письме А. Пуш-

кина, в стихотворениях М. Лермонтова, П. Вяземского, Н. Ога-

рева за березой закрепляется «символ всей России», «русского 

дерева», «русского клейма», «знака родины» [13: 57, 58]. Иссле-

дователь обобщает: «если географическая… представительность 

березы была прочувствована во второй половине XIX века, то ее 

связь с историческими корнями, с древними обычаями, сохра-

нившимися… еще и до наших дней, была воспринята поэзией 

лишь в начале XX века…» [13: 59–60]. 

Литература ХХ века окончательно художественно и идеоло-

гически утвердила образ березы как символа России. Огромная 

роль в этом, что давно стало аксиомой для исследователей, при-

надлежит С. Есенину, обозначившего поэтическую формулу 

Руси как «страны березового ситца». «Древесная» поэтика бе-

резы, воплотившая знак России, напрямую проговаривалась пи-

сателями, закрепляясь в дидактических соотнесениях. В пьесе 

«Русские люди», стихотворении «Родина» К. Симонова эта ал-

люзия непреднамеренно, от сердца, (что, по автору, доказывает 

естественность, жизненность и актуальность параллели береза / 



А.В .Шаравин, И.Л. Старцева, Я.О. Резаков  
240 

Россия) всплывает в воспоминаниях героини Вали Анищенко 

или лирического героя («… все говорят: родина, родина... и, 

наверное, что-то большое представляют, когда говорят. А я нет. 

У нас в Ново-Николаевке изба на краю села около речки две бе-

резки… Мне про родину говорят, а я все эти две березки вспо-

минаю…»; «…как вспомню березки, около, вспомню, мама 

стоит и брат... брата вспомню… его провожали… И Москву 

вспомню. И все, все вспомню. А потом подумаю: откуда вспо-

минать начала? Опять с двух березок» [11: т. 2, 467, 468] / «Ты 

вспоминаешь родину – такую, / Какой ее ты в детстве увидал. 

Клочок земли, припавший к трем березам... Но эти три березы / 

При жизни никому нельзя отдать») [11: т. 1, 90]. 

Соотнесенность береза/родина прежде всего оформилась 

под влиянием фольклорных параллелей и олицетворений де-

вушка/березка. «Береза в восточнославянской мифологии – свя-

щенное дерево. Б. почиталась как женский символ во время ве-

сеннего праздника Семика, когда в селение вносили распустив-

шееся дерево и девушки надевали на голову венки из зелени, в 

чем виден след уподобления девушки мировому дереву…», – от-

мечают исследователи [6: т. 1, 169]. И в этом плане образ березы 

накладывался на архаичный и архетипический образ родины-ма-

тери, сливаясь с ним и реализуясь как его растительная, флори-

стическая ипостась, смягчая имперский государственный офи-

циоз образа матери-России. Поэтика березы все больше расходи-

лась с соотнесенностью с отдельным женским образом, конкре-

тизируясь в деталях как знаковый символ страны: березовый сок 

как энергия, сила России (песня «Березовый сок», слова М. Ма-

тусовского: «И Родина щедро поила меня / Березовым соком, бе-

резовым соком»); шум листьев как напевный голос Руси ча-

стотно воплотился в советской массовой песне 60–80-х годов ХХ 

века [7: 336–337]. 

Особую роль в сотворении мифологемы России как березо-

вого пейзажа сыграли художники-передвижники. И прежде 

всего картина «Золотая осень» И. Левитана. Смиренный простор 

русского пейзажа сродни тютчевской мифологеме нищей и сми-



Поэтика берёзы в деревенской прозе и произведениях писателей …  

 

241 

ренной, но благословенной Руси. «Всматривание и вслушива-

ние» – обязательная часть мифа о русской природе. За неброской 

прелестью березовых рощ открывается подлинная русская кра-

сота [9: 9–18]. В романе «Камень сердолик» П. Проскурина опи-

сывается картина-дубль, прототипом которой стала «Золотая 

осень» Левитана: «… картина – пригорок, поросший редкими бе-

резками, – усиливала ощущение свежести, березы в сильном 

солнечном ветре…» [10: 186]. Воссоздан канонический русский 

пейзаж: редкие деревья и золотая, солнечная гамма. Как отмечал 

Ж. Нива, комментируя картину «Проселок» А. Саврасова, – «это 

рассуждение-переработка славянофильской мифологемы “внеш-

няя скудость – потаенное богатство”» [9: 10]. Деревенская проза 

также «осознала», как идеальный канонический русский левита-

новский пейзаж проступает в его славянофильском варианте. В 

описании из лирической повести «Владимирские проселки» В. 

Солоухина все по изводу «Золотой осени»: всматривание обна-

руживает неожиданный ракурс «березы обыкновенной» («И 

вдруг мы увидели совершенно необыкновенное дерево, подоб-

ного которому не было во всем саду. Белое как снег и нежно-

зеленое, как молодая травка, оно резко выделялось на общем од-

нообразном по колориту фоне. Мы в этот раз увидели его но-

выми глазами и оценили по-новому. Табличка гласила, что перед 

нами “береза обыкновенная”» [12: т. 1, 217]. И, конечно, канони-

ческим является солоухинский комментарий, подкрепленный 

отсылкой к традициям Левитана и художникам школы пере-

движников в славянофильской оформленности идеологемы о 

русском пейзаже, который не уступает и заморским: «А может, 

и вся-то красота заморских краев лишь не уступает тихой преле-

сти среднерусского, левитановского, шишкинского, поленов-

ского пейзажа?» [12: т. 1, 217]. Деревенская проза, проникнутая 

идеями традиционализма и почвенничества, проецировала со-

хранение национальной идентичности и на русский пейзаж в его 

левитановской ипостаси, и на его главную идеологическую, сим-

волическую и мифологическую доминанту – березу. Им проти-

востояли писатели-западники, ориентированные на постмодер-

нистскую поэтику и ставшие основой третьей волны эмиграции. 



А.В .Шаравин, И.Л. Старцева, Я.О. Резаков  
242 

Политические, идеологические, художественные противо-

речия традиционалистов и западников оказались непреодолимы. 

И конечно, культ березы, символика, мифологема и идеологема 

дерева стали в произведениях последних мишенью. Для запад-

ников, писателей, эмигрировавших из России, березовая симво-

лика и мифологема оказалась знаком соцреализма и образом-си-

мулякром СССР. В. Аксенов, разворачивая смысл эмигрантской 

формулы «существование равняется сопротивлению», концепту-

ально включает в нее березу («Это, разумеется, не означает вы-

вернутой наизнанку вульгарности с ее пафосом боевых дей-

ствий, ибо вывернутая наизнанку эта формула читается как «Со-

противление – это существование». Писать, не терять азарта, до-

бавлять кое-что к березовым рощам России!») [2: 618]. Анализ 

воплощения образа березы в деревенской прозе и у писателей-

западников, а также в эмигрантской литературе третьей волны 

позволяет сделать вывод: в русской советской художественной 

словесности 60-х–80-х годов ХХ века функционирует основа 

«береза как текст: pro et contra». Её содержательные, смысловые, 

художественные формы организованы как оппозиционные 

структуры. 

Обозначим доминанты, образующие основу «береза как 

текст: pro et contra». 

1. Береза как семейное дерево / бедная родственница («в честь 

рождения ребенка, особенно первенца, отец сажал березу… береза 

росла вместе с тем, в честь кого она была посажена. Ее так и назы-

вали: Сашина (или Танина) береза. Отныне человек и дерево как бы 

опекали друг друга, храня тайну взаимности» [3: 166] / («как бед-

ные родственники, зябкие березки») [1: 178]. 

2. Береза – символ России / флора, обыкновенное дерево 

(«Родина – это не очертание на карте, скорее, это береза под ок-

ном» [12: т.3, 474]; «Но что такое береза? Величайший символ 

русской земли» [14: т.5, 416]; «Березы, оказывается, растут по-

всюду. Но разве от этого легче? Родина – это мы сами» [5: т.2, 

153]; «А березки? Их тут полно. “Було” называются. А вот как 

плакучая или кудрявая, не знаю. Может, ее-то и нет. Ну и хрен с 

ней, зато... не мучает меня совесть») [8: 328]. 



Поэтика берёзы в деревенской прозе и произведениях писателей …  

 

243 

3. Береза как дерево для души / идеологическая абстракция 

(«Изба Сани стояла на краю деревни… Была маленькая оград-

ка… две березки росли... Там, в той ограде, отдыхала душа» [14: 

т.2, 63]; «Короче, не люблю я восторженных созерцателей. И не 

очень доверяю их восторгам. Я думаю, любовь к березам торже-

ствует за счет любви к человеку. И развивается как суррогат пат-

риотизма...» [5: т.1, 351]; «… прозвучавшие аплодисменты он 

считает достаточным выражением любви к нему лично и в его 

лице к партии, правительству, народу, к родине, к необъятным 

ее просторам и к отдельным березкам [4: т.2, 494]. 

Оппозиционные структуры «береза как текст: pro et contra» 

традиционалистов и западников можно продолжить, однако 

объем статьи не позволяет этого. Впрочем, и приведенных при-

меров достаточно, чтобы доказать, что данный текст не фикция, 

а художественная реальность, требующая научного осмысления. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Аксенов В. Жаль, что вас не было с нами. Повесть, рассказы. М.: 

«Советский писатель», 1969. 384с. 

2. Аксенов В. «Ловите голубиную почту…». Письма (1940–1990гг.). 

М.: «АСТ», 2015. 464с. 

3. Белов В.И. Лад. Очерки народной эстетики. М.: «Институт русской 

цивилизации», 2013, 512с. 

4. Войнович В.Н. Малое собр. соч. в 5-ти томах. М.: ПОО «Фабула», 

1993–1995, 528с. 

5. Довлатов С. Собрание прозы в четырех томах. СПб.: «Азбука / 

Азбука-Аттикус», 2017. 

6. Иванов В.В., Топоров В.Н. Береза // Мифы народов мира. 

Энциклопедия: в 2 т. М.: Рос. Энциклопедия, 1994. Т. 1. А-К. С.169. 

7. Лелеко В.В. Образ березы в советской массовой песне 1960–1980-х 

годов // «Известия Российского государственного педагогического 

университета им. А.И. Гер-цена», № 101, 2009. СС. 335–339. 

8. Некрасов В.П. По обе стороны океана; Записки зеваки; Саперлипо-

пет, или Если б да кабы, да во рту росли грибы... М.: «Художест-

венная литература», 1991, 400с. 

9. Нива Ж. Миф русского пейзажа // Возвращение в Европу. Статьи о 

русской литературе. М.: Изд-во «Высшая школа», 1999. 203с. 

10. Проскурин П. Камень сердолик. Роман. Повесть. М.: «Известия», 

1987. 448с 



А.В .Шаравин, И.Л. Старцева, Я.О. Резаков  
244 

11. Симонов К.М. Собрание сочинений. В 12-ти т. М.: «Художес-

твенная литература», 1979–1987. 

12. Солоухин В. А. Собрание сочинений: в 4-х т. М.: «Художественная 

литература», 1983–1984. 

13. Эпштейн М. «Природа, мир, тайник вселенной...» Система пей-

зажных образов в русской поэзии. М.: «Высшая школа», 1990, 30с. 

14. Шукшин В.М. Собрание сочинений в 6-ти книгах. М.: «Надежда-

1», 1998. 

POETICS OF BIRCH IN VILLAGE PROSE AND WORKS OF 

WRITERS OF THE THIRD WAVE OF EMIGRATION: SYMBOL, 

IDEOLOGEME, MYTHOLOGEME 

A. Sharavin 

PhD, Professor of department Russian, Foreign literature and mass 

communication of Bryansk State University Academician 

I.G. Petrovsky, Bryansk, Russian Federation 

ekl1ier@mail.ru 

 

I. Startseva 

PhD, Associate Professor of department Russian, Foreign literature 

and mass communication of Bryansk State University Academician 

I.G. Petrovsky, Bryansk, Russian Federation 

kafedra338@mail.ru 

 

Ya. Rezakov 

PhD, independent researcher, Moscow, Russian Federation 

ric.darko@mail.ru 

ABSTRACT 

For Westernizers and traditionalists, birch symbolism 

and the mythologeme turned out to be components of 

“birch as a text: pro et contra”. Its content, meaning, 

and artistic forms are organised as oppositional struc-

tures. The article identifies the dominants that form the 

basis of “birch as a text: pro et contra” in Russian vil-

lage prose and in the works of writers of the third wave 

of emigration. 

Keywords: Westerners, traditionalists, “birch as a text: 

pro et contra”, symbol, mythologem, ideologeme. 



 
245 

АВТОКОНЦЕПЦИЯ В ПРОЗЕ А.Б. САЛЬНИКОВА 

Маргарита Викторовна Шин 

Преподаватель кафедры русского литературоведения НУУз 

имени Мирзо Улугбека, Ташкент, Узбекистан 

margarita071996@mail.ru 

АННОТАЦИЯ 

В данной статье исследуются основные предпо-

сылки развития современной прозы, а также ее ос-

новные черты. Исследуются особенности автор-

ского стиля А. Сальникова, анализируется устрой-

ство магического мира и особенности изображения 

героя. 

Ключевые слова: современная проза, переводная 

литература, авторский стиль, фрагментарность, ма-

гический мир, микросюжет. 

Когда речь заходит о современной литературе, всегда при-

ходится раскапывать историю литературы в целом, наравне с со-

временными тенденциями, поскольку, как верно подметил поэт 

Сергей Есенин, «большое видится на расстоянье». Однако даже 

сейчас, еще не дожив до середины столетия, можно сказать, ка-

кие авторы и их книги смогут оставить свой след в истории рус-

ской литературы. В этой статье мы поговорим о путях развития 

современной прозы, а также дадим характеристику авторского 

стиля А.Б. Сальникова. 

Проза – это все же некое отстраненное зрелище, где чита-

телю приходится оперировать в воображении сразу множеством 

персонажей, причем, даже если проза наполнена одними только 

людьми и про людей, все равно во время чтения бессознательно 

персонифицируются и обретают черты действующих лиц какие-

то повторяющиеся детали, предметы. Это интересно: попробо-

вать собрать и такой механизм, и такой [1: 3]. 



М.В. Шин  
246 

Предпосылки обновления форм прозы в XXI веке не только 

напрямую касаются литературы, но и отталкиваются от социаль-

ных и экономических факторов. 

1. Появление новых механизмов монетизации писательского 

труда. В середине 2010-х на российском рынке появляются под-

писные книжные сервисы – «Строки» и «Букмейт». Помимо 

этого, все они выпускали и продолжают выпускать собственные 

проекты – главным образом, аудиосериалы, за которые авторам 

платят больше, чем за книги. 

2. Несмотря на общий кризис российских медиа, вылив-

шийся в том числе в фактическое угасание института литератур-

ной критики, писатели получили больше публичности. Социаль-

ные сети, развившаяся индустрия литературных фестивалей, яр-

марок и публичных выступлений обеспечили новых писателей 

несколько более высоким уровнем известности. 

3. Избыток переводной прозы. Громкие западные бестсел-

леры, купленные отечественными издателями на аукционах за 

большие деньги, все чаще не пользовались популярностью. Про-

блематика актуальной зарубежной – в первую очередь американ-

ской литературы – понемногу отдалялась от интересов людей в 

России [2: 3]. 

Алексей Сальников – российский писатель, яркий предста-

витель уральской прозы, обладатель ряда престижных литера-

турных наград, в том числе премий «НОС» и «Национальный 

бестселлер». Большинству читателей он известен как автор ро-

мана «Петровы в гриппе и вокруг него». Следует отметить сле-

дующие черты, присущие некоторым из его произведений: 

 создание непрерывной, тягучей, поминутной хроники су-

ществования современного российского горожанина с 

тщательным перечислением его взаимодействия с ве-

щами материального мира, описание завтраков, поездок 

на транспорте и т.д.: такие «житейские летописи» Саль-

ников может писать километрами, он достиг в этом боль-

шого мастерства; 



Автоконцепция в прозе А.Б. Сальникова  

 

247 

 правила магического мира традиционны, гармонично со-

ответствуют неким культурным архетипам и легко тол-

куются как этические или исторические метафоры; 

 фрагментарность представляет собой одну из важных 

черт литературной неопределенности в системе сюжет-

ных координат: «Авангард разбивает существующую 

культуру на осколки, превращая их в обломки, в то время 

как постмодернизм с радостью играет с этими фрагмен-

тами» [4: 9]: в романе «Петровы в гриппе и вокруг него» 

явственно присутствует характерная фрагментарность 

повествования – Сальников не ограничивается романом 

отдельной истории, а использует технику монтажа для 

сборки нескольких «фрагментов», формируя мир из раз-

личных обломков; 

 композиция: в бытовые картины вставляется несколько 

сюжетных тайников, плюс внезапная смена фокуса с ос-

новных персонажей на второстепенных, даже как бы тре-

тьестепенных, хорошо видна, но неповсеместна. 

В интервью с А.Б. Сальниковым журналист Дарья Пахомова 

сосредоточилась на мнении писателя о реальном времени, в ко-

тором живут герои: Нам сейчас интересно читать о нашей со-

временности... 

Алексей Сальников: А всегда интересно читать о современ-

ности. Просто она в разных декорациях находится. Эта цитата 

позволила раскрыть основные мысли о создании произведения, 

героях, которые живут в разных плоскостях. 

 Широкое употребление метафоры и оптики характерны 

для прозы А. Сальникова. «… если герой заходит в подъ-

езд, то описание его пути до квартиры может занять доб-

рый десяток страниц. Каждая поездка в общественном 

транспорте [1: 3], каждый поход в аптеку или супермар-

кет обрастают бесконечными деталями и подробно-

стями, – пишет в более всего повлиявшей на успех ро-

мана рецензии критик Галина Юзефович («Медуза»). По-



М.В. Шин  
248 

добного рода бытовые детали помогают ввести в ход по-

вествования новые смысловые оттенки и масштабирова-

ние необходимых композиционных элементов. 

 Смеховые триггеры также привлекают внимание к фоно-

вым мелочам и тренируют готовность увидеть важное в 

житейском абсурде, а также его фирменные систематиче-

ски выворачиваемые наизнанку, приземленные, инверси-

рованные метафоры способствуют более глубокому по-

ниманию текста. 

 Микросюжеты – дискретно подающие информацию, они 

разбивают выстраивающуюся в единую картинку исто-

рию на фрагменты. Это обусловлено тем, что в настоящее 

время любой человек привык именно так взаимодейство-

вать что с текстовым, что с визуальным контентом. По-

этому такой подход: синтезировать большой сюжет, вы-

страивать единую историю из микросюжетов, не давая 

тексту развалиться, оказался чрезвычайно актуальным. 

 Текстовые пустоты окружают микросюжет снаружи, 

плотность же самого текста достаточно высока, что и 

позволяет без потерь перенести данный прием в боль-

шую прозу. Пустоты, предназначенные точно так же для 

заполнения читателем здесь и сейчас, не окружают текст, 

а заполняют, вытесняют, разрывают. 

 Жонглирование речевыми регистрами. В одном тексте и 

даже в одной строке гармонично сочетаются и эффек-

тивно работают слова и фразы из высокого стиля и ком-

пьютерных игр, отсылки к популярным мультфильмам, 

лексикон среднестатистического менеджера и речь гоп-

ника, регионализмы и анахронизмы. Из-за этого совре-

менный читатель, владеющий более чем одним лексиче-

ским уровнем, ровно так и говорит – на работе, в быту, в 

комментариях в интернете: смешивая и сталкивая слова 

и фразы из совершенно различных источников и жизнен-

ных пространств [2: 1]. 



Автоконцепция в прозе А.Б. Сальникова  

 

249 

Герои – среднестатистические, живущие обычной жизнью, 

на их месте может оказаться любой человек. Этим герои и при-

влекают читателей, своей незамысловатой историей, серыми 

буднями. В своем интервью писатель описал состояние одиноче-

ства современных людей, которые не стремятся из него выйти, 

так как их это состояние устраивает. 

Алексей Сальников: В плане того, что мы соседей своих 

хуже знаем, чем героев сериала. Мы не замечаем чужого одино-

чества, конечно. Потому что мы чисто физически не можем с 

каждым соседом быть близки. Вот и все. Казалось бы, это, ко-

нечно, грустно, но такова данность. От этого никуда не 

деться. Такими мы стали. Опять же, если к Чехову возвра-

щаться, да и вообще к людям девятнадцатого века, да и даже к 

людям века двадцатого: мы никогда не были так одиноки, как в 

это время. 

В этом отрывке А. Сальников старается описать причины та-

кого одинокого состояния человека: как он к этому пришел, и к 

чему может привести подобная игра напоказ, так как социальные 

сети, охватившие человечество, заменяют реальность, выкиды-

вают момент человеческого общения. На смену жизни приходит 

симуляция жизни, с глянцевой картинкой, погоней за охватами, 

но и жестокой, никого не щадящей изнанкой: «Раньше просто 

не жили настолько замкнуто, как сейчас. При этом наша жизнь 

постоянно напоказ: мы чем-то хвастаемся в соцсетях, своими 

переживаниями делимся тоже там и вроде бы получаем некий 

ответ, – но живем очень одиноко. Человек, казалось, писал об 

одиночестве, но ему очень трудно было остаться одному. Тот 

же Чехов пишет про какое-то горе, про одиночество и про все 

остальное, про то, как можно оставаться непонятым, но при 

этом сам Чехов никогда практически не оставался один. Даже 

в своих путешествиях, если куда-то ехал, он все равно соприка-

сался с людьми». 

Про смену социологической парадигмы А. Сальников рас-

сказывает через сравнение с прошлыми временами семейных за-

столий, которые проходили часто и украшали жизнь всех людей. 



М.В. Шин  
250 

На смену им пришли быстрые брифинг-встречи и места для не-

творкинга, позволяющие в короткое время встретиться и обсу-

дить дела. На долгосрочное обсуждение, длительные разговоры 

времени не осталось, время бежит, его постоянно не хватает, но 

счастливее от этого мало кто становится. Закрыть один дедлайн, 

за которым непременно последует новый – факт жизни в XXI 

веке, который ускоряет гонку за счастьем. «Сейчас же такое об-

щение сходит на нет постепенно, все нацелено на какие-то слу-

чайные встречи, на небольшие конвенты (смеется), но так, 

чтобы целыми семьями ездили в гости друг к другу и там зави-

сали по две-три недели, а то и по несколько месяцев, чтобы кто-

то снимал дачу и туда перлись толпы людей каких-то, – вот та-

кого сейчас нет. Теперь это вызывает даже некоторое раздра-

жение, если слишком долго кто-то у тебя задерживается, или 

ты сам чувствуешь неловкость, загостившись у кого-то» [4: 2]. 

Таким образом, Алексей Сальников при помощи своих про-

изведений и необычной подачи «обычной» реальности творит 

свой авторский миф и тем самым сохраняет всем привычную, 

неприглядную, но и не совсем безнадежную действительность в 

литературе. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Артюшенко Ф. [Эл. ресурс]. Режим доступа: https://daily.hse.ru/po-

st/vokrug-magii-i-realizma-aleksei-salnikov-o-pisatelskom-remesle 

(дата последнего обращения: 22.02.2024 г.). 

2. Коваленко В. [Эл. ресурс]. Режим доступа: https://vatnikstan.ru/inter-

view/salnikov/ (Дата последнего обращения: 22.02.2024г.). 

3. Ковалева Е. [Эл. ресурс]. Режим доступа: https://divanjournal-

susu.wixsite.com/website/post/ (Дата последнего обращения: 

22.02.2024г.). 

4. Николаева Е. Эл. ресурс: https://belta.by/kaleidoscope/view/plany-

est-no-oni-ochen-zybkie-aleksej-624983-2024/ (Дата последнего 

обращения: 22.02.2024г.). 

  



Автоконцепция в прозе А.Б. Сальникова  

 

251 

AUTOCONCEPT IN THE PROSE OF A.B. SALNIKOV 

M. Shin 

Teacher at the Department of Russian Literary Studies of National 

University of Uzbekistan, 

Tashkent, Uzbekistan 

margarita071996@mail.ru 

ABSTRACT 

This article examines the main prerequisites for the de-

velopment of modern prose, as well as its main fea-

tures. It explores the characteristics of A. Salnikov’s 

style, analyses the structure of the magical world, and 

examines the features of the hero’s image. 

Keywords: modern prose, translated literature, au-

thor's style, fragmentation, magical world, microplot. 



 
252 

ТИШИНСКИЙ РЫНОК МАКСИМА АМЕЛИНА 

Ксения Эдуардовна Шноль 

Старший преподаватель кафедры иностранных языков 

СЗГМУ им. И.И. Мечникова, Санкт-Петербург, Россия 

ksenija_shnol@mail.ru 

АННОТАЦИЯ 

Статья посвящена стихотворению Максима Аме-

лина «На смерть Тишинского». В фокусе данного 

исследования лежит проблема связи поэзии совре-

менного поэта и словесной культуры русского 

XVIII века. Исследование обращается к данному 

вопросу на примере стихотворения «На смерть Ти-

шинского», при этом произведение рассматрива-

ется в контексте научной, издательской и публич-

ной деятельности поэта. 

Ключевые слова: русская литература, современ-

ная русская поэзия, Максим Амелин, русская поэ-

зия XVIII века. 

Творческая и публичная деятельность современного поэта, 

издателя и переводчика Максима Амелина неразрывно связана с 

русским XVIII веком. Подтверждением тому служат многочис-

ленные упоминания данного периода русской литературы в ин-

тервью поэта, подготовка поэтом современных изданий авторов 

данного периода и обращение к данной проблематике исследо-

вателей поэзии М.А. Амелина [6; 10]. При этом русский XVIII 

век в сознании и творчестве поэта постоянно переплетается с ли-

тературной традицией Древней Греции и Рима, а сам поэт назы-

вает осьмнадцатое столетие «русской античностью» [8]. На сего-

дняшний день М.А. Амелин издал сборники стихотворных про-

изведений «Холодные оды», “Dubia” и «Конь Горгоны», «Гнутая 

речь», а отдельным изданием вышла повесть в стихах «Веселая 

наука». 

Стихотворение «На смерть Тишинского» было впервые 

опубликовано в сборнике «Холодные оды» в 1997г. [2], а в 2011г. 

вновь увидело свет в книге «Гнутая речь» [1: 46–48], вобравшей 



Тишинский рынок Максима Амелина  

 

253 

в себя все изданные ранее стихотворные произведения поэта. Ис-

следователи, отмечая связь произведения М.А. Амелина «На 

смерть Тишинского» с XVIII веком, проводят параллели между 

современным текстом и творчеством Г.Р. Державина [6] и видят 

в нем «своеобразный диалог с поэзией XVIII века» [10]. В данной 

работе мы попробуем более подробно проследить основные сю-

жетные линии этого диалога и очертить те характеристики XVIII 

века, которые они воссоздают. 

Сперва обратимся к названию интересующего нас стихотво-

рения. «Заглавие текста является важной частью начального сти-

мула вероятностного прогнозирования и выработки стратегии 

восприятия. В сочетании с другими элементами начала оно дает 

опору для прогноза возможного круга тем и образов и создает 

преднастройку, очень важную для понимания целого. Первая 

строка стихотворения задает жанр, размер, ритм, тему, а ино-

гда – и центральный образ, и отношение автора к изображае-

мому» [3: 69]. В заглавии «На смерть Тишинского» обнаружива-

ется весьма любопытная игра с читательским горизонтом ожи-

даний. Во-первых, оно протягивает нить к целому пласту рус-

ской поэзии XVIII столетия: В.В. Капнист «На смерть Юлии», 

М.Н. Муравьев «Стихи на кончину Якова Борисовича Княж-

нина», Н.М. Карамзин «На смерть князя Г.А. Хованского». Во-

вторых, представленное в содержании лишь названием, стихо-

творение может обратить сознание читателя к польскому проза-

ику и публицисту Александеру Тишинскому, жившему в XIX 

веке. Так или иначе, даже в отсутствие прямых ассоциаций с 

определенной исторической личностью, собственно заглавие 

направляет читателя к печальным строкам, посвященным чело-

веку. Однако текст стихотворения обнаруживает, что поэт опла-

кивает утрату вовсе не человека, а одного из московских рынков, 

Тишинского рынка. 

Триада заглавия, эпиграфа и первой строки стихотворения 

М.А. Амелина проводит нить к творчеству Е.Б. Рейна. Она вы-

страивает тесную связь со стихотворением «Памяти Витебского 

канала в Ленинграде», начинающегося словами «Здесь был ка-

нал…» [9: 7] и также связанного с утратой значимой для поэта 



Шноль К.Э. 
254 

части городского пейзажа. Стихотворения двух авторов роднит 

не только их тематическая общность, но и ритмико-синтаксиче-

ский параллелизм. Таким образом, «На смерть Тишинского» 

М.А. Амелина предстает своего рода ответом на «Памяти Витеб-

ского канала в Ленинграде» Е.Б. Рейна и воссоздает зародивши-

еся в XVIII веке стихотворные диалоги [7: 6]. Отметим, что и 

стихотворение Е.Б. Рейна имеет эпиграф, который включает в 

эту беседу еще одного поэта – А.С. Кушнера. Здесь границы по-

этического диалога размыкаются, превращая его в многоголо-

сие, а вместе с тем стираются и хронологические пределы, отде-

ляющие поэзию прошлого от современности. В стихотворении 

М.А. Амелина вместе с движением текста от названия к эпи-

графу, а затем – к первой строке переплетаются и сливаются в 

единое поэтическое звучание близкие и далекие поэтические 

эпохи. 

Тишинский рынок, которому посвящено стихотворение 

М.А. Амелина, пусть и связан с XVIII веком лишь своими исто-

ками, является значимой частью истории и жизни города. Этот 

рынок был необычным в том смысле, что здесь можно было 

найти совершенно разнородные вещи. «Здесь были фетровые 

шляпы с маленькими перьями, дырявые кружевные веера, лисьи 

муфты с избитыми молью лапками, солдатские ботинки, розовые 

кальсоны с начесом, полотняные торбы и сентиментальные кор-

зинки, мощные вечерние ридикюли и охотничьи ягдташи, лаки-

рованные туфли с квадратными каблуками, пуговицы из кости и 

бусы из янтаря, резиновые шапочки для номенклатурной ку-

пальни «Чайка», трости, медали, ордена, значки… Fashion-аксес-

суары постепенно, но и в чем-то определенно логично перехо-

дили в рыболовные ряды; итак, бусы сменялись на крючки, но 

даже и из таких крючков московские умелицы делали себе се-

режки – довольно было повесить яркую деревянную бусинку 

или даже простенькую абрикосную косточку» [5]. Этот рынок 

может быть соотнесен с XVIII веком, в том смысле, что среди 

беспорядочных устаревших вещей можно было обнаружить не-

что уникальное и действительно ценное. Так и XVIII век для 

М.А. Амелина представляется сокровищницей. В ее красочной 



Тишинский рынок Максима Амелина  

 

255 

путанице один увидит лишь ненужное устаревшее слово, другой 

же отыщет самородки и поэтические линии, которые можно 

было бы продолжить [1: 308]. «Тишинский рынок» был не про-

сто местом продовольственных покупок, но и местом обще-

ственной жизни [5]. Стихотворение «На смерть Тишинского» 

оплакивает пережиток ушедшего прошлого, ту архаику, которая 

столь дорога М.А. Амелину: «Но просто XVIII век – самый оби-

женный. Я не люблю, когда кого-то живым зарывают в землю. 

Для меня это делается зримой картиной. Вот закатан Тредиаков-

ский под асфальт на Лубянке, я всякий раз там прохожу мимо и 

вздрагиваю, вспоминая об этом» [4]. 

Богатство, которое скрывает в себе XVIII век, с точки зрения 

М.А. Амелина, заключается в том числе и в жанровом разнооб-

разии его словесной культуры. Первая строка стихотворения 

«Здесь жил Тишинский рынок» проводит нить к жанру эпита-

фии, ярко представленному в поэзии XVIII века. Посмотрим на 

это стихотворение более внимательно с точки зрения развития и 

формы жанра эпитафии. В качестве основных жанрообразую-

щих характеристик эпитафии можно обозначить: краткость, 

форму речи, очерченность темы, установку на эпиграфичность 

(надпись). Формальная структура жанра предполагает моноте-

матичность – сожаление об утрате – и «установку на эпиграфич-

ность» [11: 61]. В этом смысле особенно важно рассмотреть 

строку «Здесь жил Тишинский рынок», которая составляет за-

чин, повторяется на протяжении всего текста, а в заключитель-

ной части стихотворения и вовсе, благодаря особому графиче-

скому оформлению, превращается в надгробную плиту. Для эпи-

тафии характерны две части, в первой из которых восхваляются 

земные заслуги усопшего. Вторая часть, или концовка эпитафии 

содержит выразительное изречение [11: 58]. В стихотворении 

М.А. Амелина явственно присутствуют и эти характерные жан-

ровые особенности, сформулированные еще в XVIII веке Феофа-

ном Прокоповичем. Вся первая часть в мельчайших деталях опи-

сывает Тишинский рынок, его богатство, разнообразие и непо-

вторимость. Видим мы и «выразительно изречение» в конце сти-

хотворения. При этом стихотворение М.А. Амелина, нарушая 



Шноль К.Э. 
256 

принцип краткости эпитафии и одновременно сближаясь с эле-

гией, представляет своеобразный синтез жанровых образцов. 

Произведение М.А. Амелина «На смерть Тишинского» 

оплакивает не только утрату значимой части городской жизни, 

но и утрату архаичной культуры. Поэт умело стряхивает пыль с 

утративших блеск литературных сокровищ и представляет их 

читателю в новой современной огранке. В стихотворении «На 

смерть Тишинского» мы видим, как М.А. Амелин создает новое 

поэтическое слово с опорой на богатое наследие словесной куль-

туры XVIII века. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Амелин М.А. Гнутая речь. М.: «Б.С.Г.-Пресс», 2011, 464с. 

2. Амелин М.А. На смерть Тишинского // Амелин М. А. Холодные 

оды. [Эл. ресурс]. Режим доступа: http://modernpoetry.ru/main/mak-

sim-amelin-holodnye-ody (Дата последнего обращения 15.10. 

2024г.). 

3. Арнольд И.В. Стилистика. Современный английский язык: Учеб. 

для вузов: Учеб. пособие для студентов вузов, обуч. по специаль-

ности 033200 «Анг. Яз.» / И.В. Арнольд. 4. изд., испр. и доп. М.: 

«Флинта»: «Наука», 2002, 383с. 

4. Визель М. Максим Амелин: «Многие считают, что наша литература 

стала старой» // «Российская газета» Федеральный выпуск: № 101 

(6077). [Эл. ресурс]. Режим доступа: https://rg.ru/2013/05/14/amelin-

poln.html (Дата последнего обращения: 17.10.2024г.). 

5. Истомина Е. Ударники из-под «Тишки» // «Русский пионер», № 

39, 2013. [Эл. ресурс]. Режим доступа: https://ruspioner.ru/cool/m/si-

ngle/3764?ysclid=m35ytwduc6616616820 (дата последнего обраще-

ния 15.10. 2024 г.). 

6. Козлов В.И. Наработанная высота. Максим Амелин / В.И. Козлов // 

«Вопросы литературы», № 5, 2009. CС. 58–76. 

7. Кочеткова Н.Д. Русская лирика XVIII века // Русская литература – век 

XVIII. Лирика. М.: «Художественная литература», 1990. СС. 5–22. 

8. Кучерская М. Максим Амелин: Поэзия XVIII века ничуть не уста-

рела. Беседа с поэтом Максимом Амелиным о статусе поэзии, 

садах с павлинами и славном Якове Брюсе // «Российская газета». 

2004. 3576. [Эл. ресурс]. Режим доступа: https://rg.ru/2004/09/13/a-

melin.html?ysclid=ljmszbrqht605221958 (Дата последнего обраще-

ния: 17.10.2024г.). 

9. Рейн Е.Б. Непоправимый день: Стихи. М.: «Правда», 1991, 29с. 



Тишинский рынок Максима Амелина  

 

257 

10. Хозяйкина А.В. Основные мотивы и образы книги стихов М. Аме-

лина «Холодные Оды» (1996) // Огарёв-Online, № 6, 2015. 

[Эл. ресурс]. Режим доступа: https://journal.mrsu.ru/arts/osnovnye-

motivy-i-obrazy-knigi-stikhov-m-amelina-kholodnye-ody-1996 (дата 

последнего обращения 11.10.2024г.). 

11. Царькова Т.С. Русская стихотворная эпитафия XIX–XX веков: Ис-

точники. Эволюция. Поэтика. / Т.С. Царькова; Рос. акад. наук. Ин-

т рус. лит. (Пушкин. дом). СПб.: Рус.-Балт. информ. центр БЛИЦ, 

1999, 199с. 

THE TISHINSKY MARKET PICTURED BY MAXIM AMELIN 

K. Shnol 

Senior Lecturer at the Department of Foreign Languages of North-

Western State Medical University named after I. I. Mechnikov, 

Saint-Petersburg, Russia 

ksenija_shnol@mail.ru 

ABSTRACT 

The article dwells upon Maxim Amelin's poem “On the 

Death of Tishinsky”. This study addresses the interre-

lation between the works of a modern poet and the ver-

bal culture of the Russian XVIII century. The question 

is considered through the example of the poem “On the 

Death of Tishinsky”, while the work is examined in the 

context of the poet’s research, publishing, and public 

activities. 

Keywords: Russian literature, modern Russian poetry, 

Maxim Amelin, eighteenth-century Russian poetry. 



 
258 

ЛИНГВИСТИЧЕСКИЕ СЛОЖНОСТИ ПЕРЕВОДА 

Шоира Махамадовна Ювашева 

Доктор философии по специальности «филологические науки», 

докторант Узбекского государственного университета 

мировых языков, Ташкент, Узбекистан 

shoira.yuvasheva@gmail.com 

АННОТАЦИЯ 

В данной статье рассматриваются лингвистические 

трудности перевода произведения «Кутадгу Би-

лиг» на три языка: английский, русский и узбек-

ский. Автор анализирует специфические особенно-

сти оригинального текста, включая культурные ре-

алии, идиоматические выражения и стилистиче-

ские приемы, которые затрудняют адекватную пе-

редачу смысла в переводах. Особое внимание уде-

ляется различиям в интерпретации ключевых поня-

тий и терминов, а также влиянию языка на воспри-

ятие текста. 

Ключевые слова: перевод, особенности, различие. 

Язык является одним из фундаментальных понятий лингви-

стики. Он представляет собой средство коммуникации, форми-

рования, формулирования и передачи информации и собствен-

ных мыслей. Язык – это система лингвистических единиц и пра-

вил их функционирования, то есть их комбинирования друг с 

другом. 

Особое место в системе языковых и литературных практик 

занимает художественный перевод – своеобразный вид литера-

турной деятельности, в процессе которой произведение, создан-

ное на одном языке, воспроизводится на другом. Специфика пе-

ревода художественного текста заключается во взаимосвязи и 

соразмерности с оригинальным источником. 

Рассмотрим основные сложности, с которыми сталкиваются 

переводчики в процессе передачи текста с одного языкового 

кода на другой: 



Лингвистические сложности перевода 

 

259 

 семантические, 

 грамматические, 

 прагматические, 

 экстралингвистические. 

Однако отметим, что их подразделение носит условный ха-

рактер, поскольку в целом все перечисленные трудности пере-

вода переплетаются друг с другом, так, междометия и звукопод-

ражательные слова могут быть проблемой как фонетического ха-

рактера, так и семантического, а перевод фразеологических еди-

ниц может представлять проблему как с точки зрения их значе-

ния, так и с точки зрения их функционирования. 

Существует различие в передаче временных и простран-

ственных отношений. В частности, деление суток на временные 

отрезки имеет неодинаковое выражение в различных языках, 

например: сутки – 24 hours, day (англ.). В узбекском языке при-

нята равнозначная передача: сутки – 24 (йигирма тўрт) соат или 

туну кун (узб.), причем в узбекском языке в последние годы 

наблюдается обозначение времени, связанное со временем со-

вершения намаза: бомдод (примерно – 7.00 утра), пешин (при-

мерно – 13.00), аср (примерно – 16.20), шом (примерно – 18.00), 

хуфтон (примерно – 19.35) [2: 132]. 

Указание времени – сейчас, через час и т.п. – также имеет 

различия: в английской культуре оно характеризуется абсолют-

ной точностью, в русской – приблизительной, тогда как в тюрк-

ской культуре оно расплывчато и не имеет определенных гра-

ниц – хозир (сейчас) может обозначать длительный процесс, про-

должающийся в течение дня. 

Между языками, безусловно, существуют грамматические 

различия, проявляющиеся при передаче текста с одного языка на 

другой язык. Так, категория вида, характерная для русских гла-

голов, не проявляется так же отчетливо в английском и тюркских 

языках, в связи с чем для эффективного результата при восприя-

тии текста необходимо уточнение или расширение контекста. 



Ш.М. Ювашева  
260 

Категория рода, характерная для русского языка, в целом от-

сутствует в узбекском языке, кроме некоторых слов типа ко-

тиб – котиба, и имен типа Комил – Комила. В английском языке 

категория рода находит отражение только в местоимениях he, 

she, her, him, тогда как в русском языке категория рода приобретает 

большую значимость, и не только имена существительные, прила-

гательные, местоимения, но и глаголы в форме прошедшего вре-

мени обладают категорией рода, чего не наблюдается в тюрк-

ских языках. 

Грамматика английского языка обладает такой категорией, 

как определенный и неопределенный артикли, отсутствующие в 

узбекском и русском языках, что также следует принимать во 

внимание при переводе. 

Необходимо сказать об особенностях местоимений: в ан-

глийском языке одно и то же местоимение you может обозначать 

ты и вы, тогда как в узбекском и русском языках есть отдельные 

единицы для обозначения ты (сен) и вы (сиз). Аналогичная си-

туация наблюдается и в притяжательных местоимениях: англий-

ское your может переводиться как твой и ваш, в узбекском и рус-

ском языках наблюдаются различия – твой (сеники) и ваш (сиз-

ники). Приведем пример. 

«Что пользы? Для всех – в лоне смерти приют: / Умрешь – 

на тебя две холстины навьют! / И что суетиться так – греться и 

стыть, / Двум целям и служит-то вся твоя прыть. / Одна из них – 

больше богатств обрести, / Другая – в могуществе жить и в че-

сти. / Добро б еще смерти не знал человек / И два этих блага об-

рел бы навек!» [6: 350]. 

«To what end? Finally, you must die, and all that will be left you 

are two pieces of cloth. So much suffering of heat and cold is only for 

these two desires, O manly Muslim: first to make yourself big with 

the wealth of the world, second to have your word hold sway in the 

realm. These two were good indeed if, once I acquire them, they re-

mained forever; but Death has taken from me any pleasure in these 

two» [9: 190]. 



Лингвистические сложности перевода 

 

261 

«Охири ўзинг ўладиган бўлгач, у(лар)нинг нима фойдаси 

бор, / Сенга икки (парча) бўздан бошқа тегадигани йўқ(ку). / Бун-

чалик исимоқлик ва совумоқликнинг [яъни ўзни ўтга-сувга / ур-

моқликнинг] (боиси), / Икки тилак бўлди, эй мард мусулмон. / 

Бири – дунё моли билан ўзинг буюклашсанг, / Тағин бири – эл 

орасида сўзинг [яъни ҳукминг] раво бўлса. / Жуда яхши буларди, 

шу икки (нарсага) эришиб, / Ўлим тутмасаю (киши) мангу бўлиб 

қолса. / Бу икки ҳаловатни ҳам ўлим мендан (юлиб) олди, / Энди 

дунё нимага керак, эй билими чуқур» [7: 696]. 

Синтагматическая сочетаемость слов является также одной 

из основных проблем, возникающих в процессе перевода. В це-

лом можно говорить о двух типах сочетаемости слов – семанти-

ческой (см. пример выше) и синтагматической. Первая вытекает 

из значения слова, в результате чего не представляет сложности 

в понимании, тогда как синтагматическая сочетаемость лексемы 

не выводится из ее значения, своеобразно интерпретируется в 

каждом отдельном языке, исходя из его лексического запаса. 

Рассмотрим пример, в котором интерпретируется выраже-

ние поручать дело / не поручать дела. 

“If two things are found in a man, O king, do not give him office, 

do not let him wield power. One is falsehood on his tongue when he 

speaks. The other is crookedness of character, which makes him stray 

from the path. Let no one with these two traits come near you, o king!” 

[9: 122]. 

«Когда видишь в людях два свойства дурных, / Элик, избегай 

полагаться на них: / Во-первых, язык, если лжив он, лукав, / Вто-

рое – нечестность, увертливый нрав. / В ком оба греха воедино 

сошлись, / Того ты, элик, приближать берегись» [6: 220]. 

«Қайси қошида икки (салбий) хислат пайдо қилсанг, эй 

элиг, / Унга иш топширмагин, қўл узатмагин. / Бири, тили-

дан ёлғон сўз (лар) ни чиқарса, / Бири, эгрилик (қилиб) 

узини ҳар куйга (эгриликка) солса. / Бу икки қилмиш кимда 

аниқ мавжуд бўлса, / Эй элиг, уни (зинҳор) ўзингга яқин-

лаштирма» [7: 401]. 



Ш.М. Ювашева  
262 

В приведенном фрагменте на русском языке не используется 

слово работа, здесь дается образный перевод избегай пола-

гаться, тогда как в английском языке используется do not give 

office (ср. с узбекским текстом иш топширмагин – «не поручай 

(ему) работы (дела)»), причем в английском языке для отрица-

ния используется вспомогательный глагол do not. 

В данном фрагменте также встречается ўзингга яқин-

лаштирма – «не приближай к себе», в передаче на русский язык 

семантика предостережения проявляется в большей степени – 

приближать берегись, в английском языке let no one come near 

you. 

Таким образом, как справедливо отмечает Л.К. Латышев, пе-

ревод представляет собой субъективную реализацию переводчи-

ком объективных отношений [4: 112]. Действительно, каждый 

перевод является субъективным, поскольку переводчик передает 

текст с точки зрения своего восприятия, своей индивидуальной 

языковой картины мира. Однако следует отметить, что субъек-

тивность перевода сдерживается неизбежностью репродуциро-

вания в полной мере содержательной стороны текста оригинала, 

тогда как вероятность полного воссоздания текста обусловлива-

ется многими факторами, в частности, существующими отноше-

ниями между языковыми системами, своеобразием функциони-

рования двух языков. Перевод представляет собой творческую 

мыслительную деятельность, в процессе выполнения которой 

переводчик должен показать свои языковые и профессиональ-

ные знания, умения, навыки, способность осуществлять наилуч-

ший выбор лексем и грамматических форм, при этом принимая 

во внимание совокупность лингвистических и экстралингвисти-

ческих факторов [3: 44]. 

Прагматическая значимость перевода заключается в степени 

достижения задач, поставленных перед переводчиком. А.Д. Швей-

цер отмечает, что длина предложения варьируется в зависимости 

от языка и это является важной прагматической проблемой [5: 

177]. Так, синтаксический строй английского языка характеризу-

ется наличием коротких предложений, тогда как синтаксические 



Лингвистические сложности перевода 

 

263 

конструкции русского языка отличаются усложненностью, что 

должно приниматься во внимание в процессе перевода. 

«Их речь то огнем жжет, то влагой журчит, / То будешь сме-

яться, то плакать навзрыд». 

“Princes are now fire, now water. / Now they make you laugh, 

now weep”. 

«(Улар) гоҳо ўт бўлади, кўр, гоҳо сув бўлади, / Гоҳо кулди-

ради, кўр гоҳо йиғлатади». 

Прагматические трудности передачи текста с одного языко-

вого кода на другой непосредственно связаны с функционирова-

нием лексем в коммуникативном общении, в частности, с осо-

бенностями передачи на язык перевода метафор, метонимий и 

других стилистических средств, а также фразеологизмов, пого-

ворок и пословиц [1: 76]. 

Эквивалент фразеологизма может быть и в языке перевода, 

но по мнению А.Д. Швейцера, это не всегда приводит к адекват-

ному результату, и иногда сохранение образного компонента ис-

ходного текста является настолько важным, что дословный пе-

ревод становится более удачным, чем поиск соответствующего 

эквивалента [5: 177]. Пословица и подобные ей другие устойчи-

вые языковые единицы передаются дословно, буквально либо за-

меняются аналогом при переводе [8: 430]. 

Рассмотрим пример репрезентации фразеологизма. 

«Познай в совершенстве закон степеней / И корни из чисел 

исчислить умей! / Мерь площади точно, их четко дели, / Семь 

высей небесных знай лучше земли!» [6: 389]. 

“Learn multiplication and division sums and fractions – they are 

the perfect test for a well-trained mind. Learn to double and to halve 

and to take the square root. Master addition and substraction and ap-

ply them to land survey; then consider the seven heavens as a speck 

of dust” [9: 182]. 

«Зарбу қисматни ўқи, кусурни тугал бил, / Тугалга тугал им-

тиҳон, тадбир қўлла. / Ё тазъиф бўлсин, ё тансиф бўлсин, узинг 

етарли бил, / Агар (буни) билиб олсанг, адад жазри қил. / Яна 

жамъу тафриқ, масоҳатга ут, / Етти қават фалакни (нг сирла-

рини) (ерда) ётган хас каби / (енгил) билиб ол» [7: 651]. 



Ш.М. Ювашева  
264 

Етти қават фалакни(нг сирларини) (букв.: тайны семи эта-

жей) – семь высей небесных – the seven heavens as a speck of dust 

(букв.: семь небес как пятнышко пыли). 

Как показывают приведенные фрагменты текстов, образ-

ность выражения сохранилась в английском языке и в русском в 

неодинаковой степени: в русском варианте предлагается знать 

семь высей небесных лучше земли, в английском варианте 

предлагается рассматривать семь небес как пылинку, в узбек-

ском языке говорится о тайнах семи этажей [1: 75]. 

В каждом языковом социуме имеют место немотивирован-

ные предпочтения при отборе вербальных средств для наимено-

вания некоторых понятий. 

Что касается наличия дословных повторов в тексте, то сле-

дует отметить, что стилистические нормы русского языка реко-

мендуют заменять повторяющиеся слова синонимичными лексе-

мами, тогда как, по нормам английского языка, дословные по-

вторы вполне приемлемы. 

«Владыке обоих миров поклонись, / В нем сей мир и тот во-

едино слились. / И все, что он создал, ты в нем обретешь, / Что 

он сотворил – в нем самом обретешь. / Без страха покинь тех, кто 

им сотворен, / Страшись лишь творца: он – твой щит и заслон» 

[6: 360]. 

“Even better is that you not desire either world but desire the 

Lord of both. Then what need have you of this world or of that? Once 

you find the Creator the creation is yours as well. Therefore fear not 

any creature, nor desire anything, but fear your Creator, and take Him 

as your support” [9: 195]. 

«Кел, икки олам эгасини иста, / Дунё нимага керак, охират 

иккала дунё биландир [яъни охиратда / иккала дунё ҳам жамул-

жамдир]. / Бунёд қилганга эриш, бунёд бўлганлар сеники, / Яра-

тганга эриш, яратилганлар сеники. / Бунёд бўлганлардан [яъни 

инсонлардан] қўрқма, (улардан) тилак тилама. / Яратгандан 

қўрққин, уни суянчиқ деб билгин» [7: 720]. 

Как показывают наблюдения над приведенными фрагмен-

тами, в русском варианте текста применяются синонимичные 

лексемы владыка, творец, в английском – Lord of both, и два раза 



Лингвистические сложности перевода 

 

265 

повторяется Creator, в узбекском – икки олам эгасини, и также 

дважды повторяется Яратганга. 

В каждом языке функционируют определенные, узуально за-

крепленные, фиксированные средства вербализации некоторых 

стандартных смыслов, которые ограничиваются не собственно си-

стемой языка, а прагматическими параметрами [5:177]. 

К проблемам экстралингвистического характера относятся 

приемы репрезентации культурно маркированных лексем, функ-

ционирующих в исходном языке и передающих специфику быта, 

традиций, обычаев и, в целом, культуру этнического общества, 

средствами языка перевода. 

Таким образом, перевод представляет собой глубокий мно-

гообразный процесс. По своей сущности, перевод предоставляет 

возможность приобщения к иной культуре, коммуникативного 

общения между людьми, являющимися носителями разных язы-

ков, вследствие чего следует принимать во внимание специфику 

процесса речевой коммуникации, совокупность лингвистиче-

ских особенностей речевых действий, корреляцию эксплицит-

ного и имплицитного смысла в тексте, воздействие отдельных 

контекстов на восприятие целого текста и многие другие фак-

торы, формирующие коммуникативное поведение человека. 

В процессе перевода текста с одного языкового кода на дру-

гой следует принимать во внимание потребности и кругозор ре-

ципиента текста, его мировосприятие, культурно-исторические 

факторы, учитывать содержащуюся в тексте оригинала импли-

цитную информацию, которую невозможно постичь без знания 

культуры, обычаев, традиций народа. Различия между исходным 

и переводящим языками на лексическом, семантическом, грам-

матическом уровнях, в области синтагматики и прагматики, а 

также наличие самобытных экстралингвистических факторов 

приводят к возникновению различных проблем в процессе пере-

дачи текста с одного языка на другой. 

ЛИТЕРАТУРА 

1. Исаева Ш.М. Прагматические проблемы перевода текстов // 

Международная научно-практическая конференция / «Актуальные 



Ш.М. Ювашева  
266 

проблемы русистики: взгляд молодых». Элиста: Изд-во КалмГУ, 

2021. СС. 74–77. 

2. Исаева Ш.М. Семантические проблемы перевода текстов // 

Международная научно-практическая конференция / «Филология: 

от теории к практике. Нукус: НМПИ», 2021. 

3. Комиссаров В.Н. Теория перевода (лингвистические аспекты). М.: 

«Высшая школа», 1990. 

4. Латышев Л.К., Семенов А.Л. Перевод: теория, практика и 

методика преподавания. М.: Издательский центр «Академия», 

2005, 192с. 

5. Швейцер А.Д. Теория перевода: статус, проблемы, аспекты. М., 

2005. 

6. Юсуф Хас Хаджиб Баласагуни. Благодатное знание // Перевод С.Н. 

Иванова. М.: Наука, 1983. 

7. Юсуф Хос Хаджиб. Кутадғу Билиг. Саодатга йўловчи билим // 

Перевод Қ. Каримова. Ташкент: «Фан», 1971. 

8. Isaeva Sh. Problems оf Translating the Texts // “The American Journal 

of Social Science and Education Innovations”, № 3, 2021. СС. 428–

433. 

9. Yusuf Khass Hajib. Wisdom of Royal Glory // Translated, with an 

Introduction and Notes, by Robert Dankoff. Chicago and London // 

“The University of Chicago Press”, 1983. 

LINGUISTIC DIFFICULTIES OF TRANSLATION 

Sh. Yuvasheva 

PhD, Uzbekistan State World Languages University,Tashkent, 

Uzbekistan 

shoira.yuvasheva@gmail.com 

ABSTRACT 

This article examines the linguistic difficulties of trans-

lating the work “Kutadgu Bilig” into three languages: 

English, Russian, and Uzbek. The author analyzes spe-

cific features of the original text, including cultural re-

alities, idiomatic expressions, and stylistic devices that 

make it difficult to convey the meaning adequately in 

translation. Particular attention is paid to differences in 

the interpretation of key concepts and terms, as well as 

to the influence of language on the perception of the 

text. 

Keywords: translation, peculiarities, differences.



 
267 

ОГЛАВЛЕНИЕ 

Абашева М.П., Спирина К.С. Нарративный поворот в русской 

драматургии 2020-х годов: цифровая драма, пьеса-терапия, 

автофикциональная драма .............................................................. 5 

Авакян А.А. Семейная хроника как формирование 

исторической памяти поколений в романе Владимира Шарова 

«След в след» ................................................................................. 14 

Балтабаева А.М. Лирический герой в русскоязычной поэзии 

Баха Ахмедова ............................................................................... 27 

Гончар-Ханджян Н.К. Русские переводы «Гамлета» Шекспира 

в рассмотрении и оценках В.Г. Белинского ................................ 33 

Гордиенко О.А., Мизенко Е.Н. Русская классическая 

литература в аспекте лингвокраеведения на литературных 

вечерах в инженерном вузе .......................................................... 41 

Губанов С.А. Механизм формирования смысла эпитетного 

комплекса ....................................................................................... 50 

Гусарова С.В. Городское фэнтези как вектор развития 

современной литературы .............................................................. 56 

Даренский В.Ю. Поэтика ностальгии у Б.Ш. Окуджавы ......... 65 

Дегальцева А.В. Окказиональные наречия как выразительный 

приём в современной художественной речи...................................  

Дубаков Л.В. Буддийские мотивы в сборнике Михаила 

Синельникова «Поздняя лирика» ................................................ 81 

Кривонос В.Ш. Свои и чужие в «Тарасе Бульбе» Гоголя: 

образы смерти ................................................................................ 90 

Куприченко П.Ф. Русская литература в курсе 

«Лингвострановедение» для иностранных студентов ............... 98 

Куприянова А.А., Шаравин А.В. Ф.И. Тютчев в восприятии 

П. Проскурина в романе «Отречение» и книге мемуаров «На 

грани веков» ................................................................................. 103 

Маргарян С.С. Сочинение как способ формирования навыков 

письменной речи в рамках практического курса «Литературные 

чтения» ......................................................................................... 111 

Меликсетян Л.С. Некоторые особенности «армянского 

травелога» А.Г. Битова ............................................................... 129 



 
268 

Мерангулян И.А. Некоторые наблюдения о нарративной 

организации в «Жизни Арсеньева» ........................................... 140 

Мохаммади З. «Грех» у Толстого и Аттара (на примере 

повести «Отец Сергий» и поэмы «Шейх Сан’ан»)................... 149 

Муратова Т.А. Саспенс, двойничество и пляска смерти: 

поэтика страха в повести Л. Андреева «Он (рассказ 

неизвестного)» ............................................................................. 159 

Наумов Д.И. Пушкинское литературное наследие в 

белорусской культурной памяти ................................................ 167 

Немцев М.Ю. О субъекте поэтической речи в сборнике Влада 

Гагина «Положение» (2024) ....................................................... 175 

Орлова Т.С. Современные тенденции изучения романа 

Л.Н. Толстого «Анна Каренина» ................................................ 181 

Осипова Н.О. Художественный дискурс войны в лирике 

М. Цветаевой и Б. Окуджавы ..................................................... 188 

Плахтий Т.П. Жанрообразующая функция архетипа в 

славянской религиозной драме XVII–XVIII веков................... 198 

Полякова В.В. Музыкальные жанровые коды в поэзии 

В. Сосноры ................................................................................... 206 

Торжок А.Г. О художественном переводе и личности 

переводчика.................................................................................. 214 

Фельдман Д.М. К истории публикации очерка В.С. Гроссмана 

об Армении .................................................................................. 222 

Филатова В.А. Композиционные и жанрово-стилевые 

особенности «Дневника девочки» С. Буткевич ........................ 230 

Шаравин А.В., Старцева И.Л., Резаков Я.О. Поэтика берёзы 

в деревенской прозе и произведениях писателей третьей волны 

эмиграции: символ, идеологема, мифологема .......................... 238 

Шин М.В. Автоконцепция в прозе А.Б. Сальникова .............. 245 

Шноль К.Э. Тишинский рынок Максима Амелина ................ 252 

Ювашева Ш.М. Лингвистические сложности перевода ........ 258 

 



 
269 

Сборник материалов международной научной конференции 

«Русская литература в меняющемся мире 2024»:  

10–11 октября 2024г. 

 

 

 

 

Главный редактор РНИ – М.Э. Авакян 

Редактор – Н.Б. Бадалян 

Компьютерная верстка – А.C. Бжикян 

 

 

 

 

Адрес Редакции научных изданий 

Российско-Армянского (Славянского) университета: 

0051, г. Ереван, ул. Овсепа Эмина, 123 

тел.⁄факс: (+374 12) 77-57-75 (внутр.: 392) 

е-mail: maria.avakian@rau.am 

 

 

 

Заказ № 36 

Подписано к печати 10.12.2025г. 

Формат 60х701/16, объем 16.8 усл. п.л.



 
270 

 

 


